
Universitat Autònoma de Barcelona / Universitat de Girona
Studia Aurea, 19, 2025: 549-569

ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en línea)
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.656

Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía  
o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista

Rosa Bono Velilla
Universitat Autònoma de Barcelona

rosa.bono@uab.cat
ORCID: 0000-0003-2956-5956

Recepción: 15/02/2025, Aceptación: 14/07/2025, Publicación: 19/12/2025

Resumen
Esta revisión de las fuentes literarias e históricas de la Elisa Dido de Virués y La honra de 
Dido restaurada de Lobo Laso de la Vega explica una particularidad distinta a la que 
hasta ahora se les atribuía, según su lugar eminente entre los autores que recrearon el 
personaje siguiendo la tendencia verista de la literatura hispánica. Al contar la historia 
de Dido, Virués y Laso complementaron el referente principal del relato justiniano al 
que la crítica ha prestado atención casi exclusiva. Su propuesta se adscribía así a una 
delgada línea con que otros autores habían matizado desde antiguo el carácter de la he-
roína. Inspirados por la Estoria de España alfonsí, volviendo posiblemente hasta el Ab 
urbe condita de Tito Livio —pasando necesaria y decisivamente por sus comentadores— 
y unidos a la causa de san Jerónimo en el Adversus Jovinianum y de Boccaccio en el De 
casibus virorum illustrium, nuestros trágicos pusieron de relieve las virtudes políticas de 
Dido en el momento que se suele considerar ejemplo único de su lealtad conyugal.

Palabras clave
Dido; tragedia; Cristóbal de Virués; Gabriel Lobo Laso de la Vega; Tito Livio; Ab urbe 
condita; Alfonso X; san Jerónimo; Boccaccio.

Abstract
English title. Up to the Foundation of the City: Sovereignty or Sacrifice of Dido in Re-
naissance Tragedy.
This examination of the literary and historical sources behind Virués’s Elisa Dido and 
Lobo Laso de la Vega’s La honra de Dido restaurada reveals a distinctive feature that sets 
them apart from the interpretations traditionally associated with these works. Both au-
thors —prominent among those who revisited the figure of Dido within the veristic 



550	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

tradition of Hispanic literature— elaborated upon the primary Justinian narrative, 
which has long dominated critical attention. Their approach resonates with a more nu-
anced tradition established by earlier writers who had reinterpreted the character. In-
spired by the Estoria de España of Alfonso X, tracing perhaps as far back as Livy’s Ab 
urbe condita —necessarily and decisively mediated through its commentators— and 
aligned with the cause of Saint Jerome in the Adversus Jovinianum and Boccaccio in the 
De casibus virorum illustrium, our tragic authors highlighted Dido’s political virtues at 
the very moment most often cited as a singular example of her conjugal loyalty.

Keywords
Dido; tragedy; Cristóbal de Virués; Gabriel Lobo Laso de la Vega; Livy; Ab urbe condita; 
Alfonso X; Saint Jerome; Boccaccio.

Entre las varias decenas de obras dramáticas que se escribieron sobre Dido en el 
siglo xvi, solo dos retoman la versión justiniana de la leyenda cartaginesa, aquella 
en la que la reina muere para salvar la honra y cumplir el pacto de fe dado en vida 
a su difunto Siqueo y no, como en la vertiente derivada de la Eneida de Virgilio, a 
causa de la desesperación por la partida del amante troyano. Son la Elisa Dido, de 
Cristóbal de Virués, y La honra de Dido restaurada, de Gabriel Lobo Laso de la 
Vega. Por estas dos tragedias, por su eminencia en el panorama teatral europeo del 
momento, se ha hablado de una tradición poética que trató excepcionalmente y 
por excepción la versión de la Dido casta en la literatura española.1

1.  En la comedia del siglo xvii español las Didos virgilianas ya son muchas más que la única pieza 
justiniana de Cubillo de Aragón, lo que, proporcionalmente, no la hace más prominente que en 
Francia durante la misma etapa, cuando François le Métel de Boisrobert escribió sobre el perso-
naje. Además es clara, aunque menos explorada, la pervivencia de la Dido casta en otras tradicio-
nes europeas. Si la poesía española se tiene por excepción, debe serlo solo a causa del continuo 
afloramiento del verismo literario en el tratamiento hispánico de la historia.



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 551

Studia Aurea, 19, 2025

Es inevitable comparar la particularidad de esta elección dentro del predo-
minio virgiliano del tema de Dido con la particularidad de sus autores, como 
parte del grupo de los trágicos filipinos, dentro del panorama del primer teatro 
hispánico moderno. De las tres o cuatro vías propuestas para entender el lugar 
de los filipinos y de sus tragedias en nuestra tradición,2 la orientación política 
que sostuvo Hermenegildo desde los años 70 es sin duda la más adecuada para 
explicar la transformación del personaje de Dido en estas dos obras. No lo es, sin 
embargo, por los motivos historicistas que las vinculan en la realidad concreta 
de la monarquía española de los Austrias (a diferencia, por ejemplo, de la anéc-
dota biográfica que empujó a Boisrobert, según él mismo declara, a escribir La 
vraye Didon ou la Didon chaste hacia 1640 para congraciarse con el entorno 
cortesano de Luis XIII, que le fue hostil como el poético lo había sido hacia la 
verdadera honestidad de su homóloga Dido).

A pesar de que hay una clara continuidad en el interés por la dimensión del 
poder político entre la Elisa Dido y el resto de la producción de su autor, no 
parece que la hipótesis de la crítica a la tiranía desde la periferia territorial espa-
ñola —o la que supuestamente se ensaña con Felipe II, al que las obras líricas 
elogian3— sea la más adecuada para interpretar la historia que plantea Virués. 
Laso, por su parte, se declara comprometido con un ejercicio de justicia poética 
hacia la verdadera Dido, esa que nunca vio a Eneas tomar puerto en las costas 
africanas. La obligación que la tragedia había asumido hacia la historia, la nece-
sidad de desmentir la «falsa relación odiosa» de la «Eneida artificiosa» (vv. 1804-
1805) eran, por sí mismas, causas dignas de toda defensa y plena dedicación en 
el ejercicio de la dramaturgia. Una voluntad similar movía a su maestro Ercilla 
en la Araucana para alumbrar a ese soldado «que no tenía / a Dido por tan casta 
y recogida» (XXXII, 347-348).

Para entender a Dido en las dos tragedias referidas, antes de hacerla trascen-
der a su valor documental de época, es importante no rebasar los confines de la 
historia de la literatura.4 La interacción de Dido con sus súbditos en La honesti-
dad defendida de Elisa Dido, reina y fundadora de Cartago de Cubillo de Aragón 
(la otra pieza justiniana en el teatro del xvii) propicia apenas un excurso contex-
tual, político, en el estudio de Lida (1974: 126), que aprecia en el arbitrio judi-
cial de Dido una visión de la soberanía5 «tan grata al público, quizá por ser la 
burocracia hispánica lamentablemente lenta e impersonal, como tantas veces lo 

2.  Muy bien compendiadas por Giuliani (2015: 230-231).
3.  Para la lectura política por excelencia de los primeros trágicos, Hermenegildo (1973), en el pri-
mero de sus varios trabajos en los que individual o colectivamente los ha estudiado desde esta óptica. 
Para el comentario a la percepción de Felipe II en la obra de Virués, véase el artículo de 2003.
4.  Y, si se hace, que sea desde el modelo ético humanista que debieron de concebir los autores 
como verdaderamente aplicables a cualquier figura de poder (Blanco 2015).
5.  «Elisa.—¿Hay queja de algún vasallo? / Andronio.—No señora. Elisa.—Si la hubiere, / 
entre quien verme quisiere, / que esto nunca he de escusallo» (vv. 353-356).



552	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

señala Cervantes». En cuanto nos atañe, no habría de llevarse tampoco más allá 
de un inciso circunstancial la pareja escena de Laso en que Dido resuelve un 
pleito entre dos campesinos, tan significativa en cambio en lo que importa a la 
definición del carácter de la reina. Con su defensa de Dido, Laso y Virués esta-
ban respaldando un sistema de valores muy concreto, pero no hay razones que 
aseguren que esa disposición estuviera motivada más allá de lo literario por un 
referente real, a diferencia del caso de otros autores de tragedias sobre Dido 
como Giraldi Cinzio, Gager, Marlowe o Boisrobert.6

En el relato de Justino, abreviador de las Filípicas de Pompeyo Trogo, Yarbas 
convoca a diez nobles cartagineses para comunicarles que piensa declarar la guerra a 
Cartago si su reina no accede a casarse con él. Los embajadores púnicos, antes de 
trasladar el mensaje del rey mauritano a Dido, le tienden una trampa en la que caerá 
presa de sus propios principios: mediante una noticia capciosa la obligan a exigir de 
sus ciudadanos el sacrificio que, pronto sabrá, se exige en realidad solo de ella:

Como el poder de Cartago florecía por el éxito de sus empresas, el rey de los muxita-
nos, Hiarbas, llama a su presencia a diez nobles púnicos y pide su casamiento con 
Elisa bajo amenaza de guerra. Los embajadores temieron transmitir esto a la reina y 
actuaron con ella con astucia púnica, diciéndole que el rey buscaba a alguien que les 
enseñara a él y a los africanos formas de vida más civilizadas; pero ¿quién podía en-
contrarse, decían, que quisiera dejar a sus parientes y marchar al país de unos bárbaros 
que vivían como fieras? Al reprocharles entonces la reina que rechazaran una vida más 
dura por la salvación de la patria, a la que se debe incluso la vida si lo exigen las cir-
cunstancias, descubrieron las exigencias del rey, añadiendo que debía llevar a cabo lo 
que exigía a los otros si quería velar por la ciudad. Presa de este engaño, tras invocar 
largamente el nombre de su marido Aquerbas con abundantes lágrimas y lamentos 
dignos de compasión, finalmente respondió que iría adonde la llamaran sus hados y 
los de la ciudad. Para esto toma tres meses de plazo y, levantada una pira en la parte 
más apartada de la ciudad, como para aplacar a los manes de su marido y ofrecerle 
sacrificios fúnebres antes de la boda, sacrifica muchas víctimas y, tomando una espa-
da, sube a la pira, y así, mirando hacia el pueblo, dijo que iría junto a su marido como 
le habían ordenado, y con la espada se quitó la vida. Fue adorada como una diosa 
durante todo el tiempo que Cartago fue invicta. Esta ciudad fue fundada setenta y dos 
años antes que Roma; lo mismo que fue famosa por su valor en la guerra, así también 
en el interior se vio agitada por distintas vicisitudes debidas a la discordia.7

6.  Los cuatro hicieron de su Dido un comentario político al margen de alguna figura de poder en 
sus respectivos países: Giraldi Cinzio dedicó su obra a Ercole II d’Este (no faltan en el texto alu-
siones a la discordia religiosa que el duque dirimió en su propia casa al enfrentarse al acérrimo 
catolicismo de Renata de Valois); tanto Gager como Marlowe reflejaron en la historia de Dido el 
carácter de la homónima Elizabeth I (Gager entretuvo con su pieza la interesada visita del prínci-
pe polaco Alberto Alasko a la reina en Oxford, en 1583); en 1643 Boisrobert dedicó su Dido a 
Marguerite-Philippe du Cambout, entonces condesa de Harcourt, para resarcirse de algún escán-
dalo que había provocado la deshonra del poeta entre las élites parisinas.
7.  Se reproduce la traducción de Gredos (J. Castro Sánchez, 308-312). Para la versión latina, el 
libro XVIII (4. 3) de los Epitoma historiarum Philippicarum Pompei Trogi (ed. O. Seel, 158-162).



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 553

Studia Aurea, 19, 2025

Las dos tragedias españolas de Dido en el xvi, seguidoras de la versión jus-
tiniana, alteran sin embargo esa escena y hacen que la doble declaración de 
Yarbas —de amor y de guerra— sea pronunciada por heraldos extranjeros: Abe-
namida en la pieza de Virués y un «Embajador de Hiarbas» en la de Laso. Vi-
rués, en casos aún más celoso de la verdad histórica que Laso, menciona la estra-
tagema de los súbditos tal como la cuenta el pasaje de Justino, en unos pocos 
versos que de inmediato hacen advertir la diferencia en el desarrollo de la trama 
que prefiere el autor valenciano:

a Elisa propusieron lo siguiente:
que el Rey quería que uno de Cartago
fuese a vivir con él en todo caso,
y donde no, juraba que a Cartago
había de destruir de todo punto.
Cuando esto Elisa oyó, mandó al momento
que fuese luego quien quisiese Yarbas,
porque daño tan grave se evitase.
Declaráronse entonces y dijeron
ser ella sola quien el Rey quería
por mujer; donde no, que horrible guerra
del poderoso bárbaro esperase.
Pasmose Elisa cuando oyó este punto,
pensó sobre él y encomendolo al cielo,
y al fin se resolvió en negar a Yarbas
lo que pedía.
(vv. 1709-1724)

Tras esta primera amenaza, Dido no se resuelve a morir inmediatamente, 
sino que aguanta el asedio de Yarbas todavía un tiempo, hasta que «en el pun-
to que ves la tiene puesta, / su intento, como ves, ya conseguido», según refie-
re Ismeria, camarera de la reina, a la cautiva Delbora. Porque Dido finalmen-
te aceptará (fingirá aceptar) casarse con el rey mauritano, pero no lo hará 
hasta que un embajador del rey se presente ante ella. A él es a quien engañará 
Dido: esa escena, y no la justiniana —aludida de pasada en el largo curso bio-
gráfico de Dido narrado por Ismeria—, es la que se vería representada en el 
teatro de haber llegado a las tablas esta tragedia. No cabe interpretar, pues, 
que con la demora en su última determinación, la del suicidio, Dido está de-
tentando su poder en contra del sentir de su pueblo.8 Dido no es otra Semíra-

8.  Así lee Sirera el pasaje (1990: 168-170), sin que eso lo lleve a ver reflejadas en la tragedia las 
teorías de la disidencia política, según había defendido con acierto tres años antes, al ver en el 
tratamiento del tema de la tiranía una de las tendencias asociadas al género trágico (1987: 291). 
Las perspectivas de Choi y Valencia (2020:85), Trambaioli (2015: 226), Blanco (2015:   10) y 
Lida (1974: 116), en cambio y en una línea más reconocida, perciben a Dido como víctima de los 
hombres que con ella interactúan, no principalmente como otra déspota rival.

¶



554	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

mis. Muy al contrario: una revisión de las fuentes de la tragedia de Virués, y 
aún más claramente la de Laso, hace advertir que, si alguna transformación se 
observa en el carácter de Dido en estas obras, es justamente la que da relieve a 
sus virtudes como soberana.

Soberanía y sacrificio de Dido en las tragedias

La tragedia de Virués empieza en medio de la acción, justamente cuando Abe-
namida acaba de transmitir su embajada y Dido se dispone a dar una respuesta:

atento Abenamida se disponga
a escuchar la respuesta a su embajada.
[...] Al fin, pretende a Dido el rey Yarbas
por mujer, dando muestras de que es solo
este su intento. Y aunque en tal negocio
parece fuerte cosa el pretendello
con tal violencia de armas y aspereza
de guerra inevitable, habiendo el caso
de depender de voluntades libres,
y siendo caso de terneza, quiero
creer que ha sido todo fuerza grande
de aquel amor que en tantos modos fuerza
hacer su voluntad las voluntades.
Y así yo, persuadiendo ya la mía
a dar en esto crédito al rey vuestro,
y en todo lo demás que prometido
por tantos medios ha, por tantas veces,
con tantas veras, con seguros tantos,
con entrañas de amor movida en esto,
así como con él movida en todo
lo que a mi tan amado pueblo debo;
por no velle afligido, padeciendo
los fieros trances de la dura guerra
y el terror de sus fines lastimosos;
por quitar tanta pena y sobresalto
en sus tiernos principios a Cartago;
por no vella acabar en su comienzo,
vuelto en amargo fin dulce principio;
por no ver hoy por tierra las colunas
que ayer lo estaban para levantarse;
por paz, al fin, que es el fin justo y santo
de la vida civil, la cual fue el firme
intento mío en la ciudad que el cielo
me inspiró que fundase en esta tierra;
por santa paz, acompañada y junta
de lo demás que he dicho brevemente



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 555

Studia Aurea, 19, 2025

y de otras cosas que decir pudiera,
todas en su favor, muy a lo largo,
hago lo que me pide el rey Yarbas.
(vv. 48-84)

Dido accede al casamiento exigido por el rey; no quiere ver cómo su ejérci-
to echa por tierra las torres comenzadas en Cartago. Los ministros púnicos se 
dividen ante la respuesta: el gobernador Seleuco y el capitán Carquedonio, se-
cretos pretendientes de su amor y de su reino, opinan que se equivoca al aceptar 
a Yarbas (puesto que ello iría en contra de sus intereses ocultos); los letrados 
Fenicio y Falerio, consejeros sabios, aprueban su decisión porque pone «reme-
dio al mal y daño inevitable / de la sangrienta rigurosa guerra / que en tal punto 
tenía ya a Cartago» (vv. 128-130). Dido detiene la amenaza dando a Yarbas una 
esperanza que se sabrá falsa y contraria a su firme propósito conforme Ismeria y 
Delbora vayan desgranando la historia de sus orígenes: «no dejo yo de ser la 
misma Elisa» (vv. 163).

En esta versión, como en la virgiliana, hay una disyuntiva entre el deber 
civil y el privado, pero su arbitrio y cumplimiento recae sobre un solo personaje, 
Dido, que a costa de la vida sabrá resarcir tanto la ofensa de su honor como el 
peligro al que se expone Cartago.9 Así lo versificó Ercilla en el episodio que lar-
gamente recrea la Araucana: «y con mi sangre aquí por mí esparcida / al cielo y 
a la tierra satisfago, / pues muero por mi pueblo y guardo entera / con inviolable 
amor la fe primera» (III, xxxiii, vv. 389-392). Ambas leyes, la íntima y la públi-
ca quedan también resueltas en las tragedias donde aparece Eneas, pero sin que 
tenga lugar un verdadero dilema trágico, puesto que cada parte cumplirá su 
propia redención: él continuará su misión como fundador de la nueva Troya y 
Dido se dará la muerte ya no tanto por amor, como en la Eneida, sino principal-
mente para remediar la culpa de su deshonra, de la que ella misma se declara 
responsable.

Antes de morir para no tener que traicionar la memoria de Siqueo, la Dido 
de Virués escribe una carta con la que asegura el bienestar de su pueblo:

A ti, dichoso rey de Mauritania,
la desdichada reina de Cartago
en el último punto de su vida
esta carta te escribe para darte,
en vez de darse a sí, de sí la cuenta
que a su intento, a su honor y a su fe debe.
[...]

9.  Dijo Lida (1974: 117) que «a la tragedia de solo amor de la Eneida, al conflicto pasional del 
arte alejandrino, Virués prefiere, y acierta al preferirlo, el conflicto moral del arte ateniense». Que 
el dilema y la solución imposible recaiga sobre el mismo personaje también acerca estas tragedias 
al esquema griego.



556	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

Es, pues, ahora
bien que sepas también que yo a Siqueo
prometí castidad desde aquel punto,
que me dio de su muerte el triste aviso,
la cual con fe firmísima he guardado
hasta hoy inviolable y santamente,
sin que el gran variar de mi fortuna
jamás haya podido perturbarla.
[...]
Y juntamente ten por justa cosa
que tu espada me dé esta justa muerte,
pues eres tú la mayor causa de ella,
en cuyo pecho, si es verdad que ha sido
causa de serlo tú de esta mi muerte
aquel amor que siempre has publicado,
por él te pido que mi amado pueblo,
que es tuyo ya, del noble efeto goce
que de tan noble causa salir suele.
(vv. 2167-2218)

Yarbas respetará esa última voluntad, y sobre ello se hará suplicante de las 
gentes antes hostigadas por él para que Dido sea «tenida / por diosa de Cartago 
eternamente / con sacro culto, honor y reverencia, / lo cual, con cuanto amor y 
afeto puedo, / ruego y pido a Cartago que así sea» (vv. 2309-2313).

En la tragedia de Laso, Dido rechaza la primera propuesta del embajador de 
Yarbas por lealtad a su primer esposo, sin considerar expresamente otras circuns-
tancias:

Decid a vuestro rey que en mucho tengo
el cumplido favor y ofrecimiento
y que a poblar ahora solo vengo,
bien lejos de tratar de casamiento,
del cual quiero que sepa que me abstengo
porque ya de una vez perdí el contento:
que siempre lloraré sin esperanza
de que en tanta miseria habrá bonanza.
[...]
Primero que te ofenda, mi Siqueo,
contra mí el justo cielo rayo envíe
y, si aun el pensamiento fuere reo,
nunca del alma el llanto se desvíe.
No se dirá de mí caso tan feo.
Ni de su gran poder Hiarbas se fíe,
que ese ni el mundo todo será parte
para torcer mi intento ni agraviarte.
(vv. 1205-1243)



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 557

Studia Aurea, 19, 2025

También rechazará la segunda instancia, después de que el rey despechado 
decida sitiar la ciudad, pero pronto el cerco mauritano pondrá a Cartago en tal 
trance que Dido se verá obligada a tomar otra determinación. Un embajador 
suyo se dirige entonces a Yarbas: «Dido te envía a rogar, / señor, tregua le con-
cedas, / en la cual, consiente, puedas / del casamiento tratar. / Y de lo mal que 
lo ha echo / perdón te pide húmilmente» (vv. 1691-1696). Yarbas, al fin y al 
cabo, tan bien dispuesto como el personaje de Virués, no espera un solo verso 
para ordenar: «Levante el cerco mi gente». Dido se presenta ante él de inmedia-
to para hacerlo presenciar su verdadera intención. Entre sus últimas palabras 
una estrofa se dirige al pueblo de Cartago:

Vosotros, mis queridos ciudadanos,
testigos de mi próspera fortuna,
con mi muerte podréis quedar ufanos,
que al aflito la vida es importuna.
No que viváis mi vida os quite, hermanos.
Yo quiero restaurar tantas con una
que muere ya por ver el bien que vía,
¡ay, dulces prendas!, cuando Dios quería.
(vv. 1767-1774)

El resto de los versos que conforman el último monólogo de Dido reiteran 
la memoria de Siqueo, lo invocan, le hablan y terminan siempre con un estribi-
llo de préstamo virgiliano, como su nombre: «¡ay, dulces prendas!, cuando Dios 
quería»: «Hoy, libre el alma de este tronco frío, / va, mi Siqueo, donde pueda 
verte [...]. / Ya parto, mi Siqueo. ¡Aguarda, aguarda! / ¡Aguarda, que ya voy! Mas 
ya te veo». Las razones de amor que Dido expresa antes de darse muerte en la 
tragedia de Laso son mucho más amenas para el oído que la pesada retórica 
epistolar de Virués, apenas comprensible en ese principio in medias res para 
quien no conoce la historia de antemano.

Fuentes y originalidad

Recuérdese la reacción de Dido en el fragmento de Justino. Una vez Yarbas 
convoca a diez grandes entre los fenicios y les traslada su deseo de desposar a 
Dido, ellos se aprovechan de la «ingeniosa invención», la «engañosa astucia» que 
acaba condicionando su respuesta y obligándola a ella misma a comprometerse 
por su pueblo, y:

viéndose Elisa tomada por aquel engaño, con muchas lágrimas y gemidos començó 
de llamar el nombre de Siqueo su marido, y así estuvo mucho rato suspensa sin 
decir nada. Al cabo dijo que ella estaba aparejada de ir adonde sus hados y de su 
ciudad la llamasen, y pidió para se aparejar tres meses de espacio, en el cual tiempo 



558	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

mandó hacer una hoguera en lo postrero de toda la ciudad como si fuera para sacri-
ficar por el ánima de su marido y celebrar exequias antes que se casase. Y para esto, 
después de hechas matar muchas víctimas, tomado un cuchillo, puesta encima de 
la hoguera, vuelta para el pueblo que allí estaba allegado, dijo que ella iría para su 
marido como lo había dicho, y echose el cuchillo por el cuerpo.10

En la historia justiniana, son los propios súbditos de Dido quienes la ponen 
en el trance que la llevará a darse muerte con esa proverbial doblez tiria que 
también ella ha mostrado al amedrentarlos para que la acompañen en la huida 
de Tiro.11 Dido devuelve el golpe a sus conciudadanos aprovechando el equívo-
co de su tramposa exigencia. ¿La fuerzan a tomar marido? Bien: ella acudirá al 
verdadero. Dido se suicida en realidad porque no accede a sacrificarse por su 
pueblo. No hay tertium en el chantaje de Yarbas: el orgullo de su fe conyugal a 
cambio del futuro de Cartago. La responsabilidad hacia sus ciudadanos le exige 
casarse en lugar de arder, como recomendaba san Pablo en la Epístola a los 
corintios,12 porque nada le asegura que la reacción del rey de los gétulos a su 
muerte sea la benevolencia que muestra en las tragedias de Virués y Laso. Ella, 
fingiendo la petición de una tregua, prefiere deshacer de una vez el nudo gordia-
no sin mirar por nada más que su antigua fama. El voto de castidad no se men-
ciona como tal en el epítome de Justino, aunque la razón de Dido es inequívoca: 
su única motivación para morir es salvar su propio honor. Una vez sus súbditos 
le mienten, no mira atrás para compadecerse de ellos.

La tragedia de Laso va precedida de un resumen del argumento que matiza 
esa última astucia de la reina. El ardid de los súbditos no aparece, sino se trans-
forma en un peligro del que ellos son solamente víctimas, y el engaño con que en 
origen Dido respondía a su engaño se convierte en provisión y disculpa (pp. 89):

Yarbas, rey de los mauritanos, la pidió por mujer con mucha instancia, convencido 
de su beldad y peregrinas gracias, a quien persuadía con tiernas palabras, protestan-
do, de lo contrario, de le hacer cruda guerra. Dido no lo admitió, determinada de 
antes padecer la muerte que ofender a su primer marido. Y visto el riesgo, le pide 
tregua y término para responder a su demanda y, viendo que el que le había dado 
se acababa, habiendo dado orden en lo tocante al gobierno de su ciudad, que ya era 

10.  Doy esta vez la traducción de Jorge Bustamante (Justino, claríssimo abreviador, XVIII, f. 
119v) por dar, además de la traducción moderna, una contemporánea a Laso que alcanzó popu-
laridad considerable desde su publicación en 1540. Está, seguro, entre las que pudo consultar el 
dramaturgo. Tanto Bustamante como Pedro de la Vega, traductor de Livio del que enseguida 
hablaré, utilizaron el nombre de Siqueo (no Aquerbas) para el esposo de Dido, y lo perpetúan 
tanto Virués como Laso («involuntaria deuda» con Virgilio según Lida 1974: 118). Tal vez ambos 
traductores pensaran en homenajear el mismo uso del nombre por parte de san Jerónimo en el 
Adversus Jovinianum, I, 43.
11.  Igualmente en Timeo: «αὐτὴ μὲν ἀντέλεγεν, ὑπὸ δὲ τῶν πολιτῶν συναναγκαζομένη...», 
«ella, ciertamente, se negó, pero cuando fue obligada por sus conciudadanos...» (I, 197).
12.  «Quod si non se continent, nubant. Melius est enim nubere quam uri» (7, 9).



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 559

Studia Aurea, 19, 2025

de las más populosas y ricas de la África, hizo encender una gran hoguera donde 
echó las cenizas, vestiduras y espada de su marido y, diciendo grandes lástimas a sus 
ciudadanos y denuestos al rey Hiarbas, se dio con un cuchillo por los pechos y, 
echándose sobre el fuego, la consumió.

Dido se va con su deber testamentario cumplido, «habiendo dado orden en 
lo tocante al gobierno de su ciudad» y «diciendo grandes lástimas a sus ciudada-
nos», y no, como escribieron Justino y sus traductores, procurando esconderse 
tanto de Yarbas como de su misma gente. Virués también se aseguró de que la 
integridad de Dido no quedara en cuestión mediante el relato interno de Isme-
ria y esa carta declaratoria en la que pide a Yarbas que otorgue el «noble efeto» 
de su amor al «amado pueblo» de Cartago. El dramaturgo valenciano volvió a 
Dido no solo reina y madre, sino diosa de su pueblo.13

El sentido teatral afinado de Laso, mejor orientado al entretenimiento que 
el oficio arcaico del autor de Elisa Dido, le recomendó aliviar la prolijidad de su 
predecesor mediante dos escenas que demuestran en acción la sabiduría salomó-
nica de Dido. En la primera, al inicio del tercer acto, los vasallos Dino y Ortón 
se presentan en palacio disputando un terreno y un tesoro que acabarán reparti-
dos equitativamente gracias a la intercesión de la reina. La segunda es la que 
precede a la rendición. Un ciudadano cartaginés, desfallecido por el hambre, 
pide a Yarbas una tregua para su pueblo. No le es concedida, sino que lo alimen-
tan solo para que vuelva ante Dido a decirle que «no me aceptando por marido, 
/ ella y su gente morirán cual mueren» (vv. 1687-1688). La reina no necesita oír 
la amenaza para saber en qué apuro se encuentran ya: enseguida entra su emba-
jador a rogar a Yarbas en nombre de ella, que tiene ya todo un plan —sabemos 
desde el argumento del principio— perfectamente dispuesto.

De manera que la muerte de Dido, en las tragedias, es solo escapatoria del 
problema que plantea Yarbas, no de sus obligaciones como soberana. Tanto 
Virués como Laso, cada uno a su modo, insisten en la magnanimidad de la 
reina. Las virtudes políticas habían constituido desde la Antigüedad una de las 
líneas tópicas asociadas a su carácter, aunque durante la Edad Media no al-
canzaron la trascendencia de su fama antagónica como dechado de castidad y 
de lujuria.14

13.  También Justino cuenta la divinización, sin que la discordia entre el designio íntimo de Dido 
y el interés colectivo fuera motivo para negarle el culto.
14.  Lida (1974: 102-105) recopila ejemplos de la literatura española que en el Renacimiento qui-
so mostrar que «Dido no es solo el trivial dechado de casta viudez»: «se ensalza en Dido su actividad 
de soberana y de fundadora, y por un momento la espléndida presentación del libro I de la Eneida, 
en que la reina dirige los trabajos de la ciudad, administra justicia, recibe a los extranjeros, equilibra 
la de su pasión en el libro IV. [...] Pero el mito de Dido como dux femina facti es una nota rara 
frente a su arraigo como dechado de castidad o de firmeza en amores». Notas son, y únicas, las de 
Servio (también en la versión danielina) al verso de Virgilio: «quod autem dixit ‘viris’, ad Didonis 
pertinet laudem», «et separatim enuntiandum, ut sit maior admiratio» (In Vergilii, I, 507). ¿Qué 



560	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

El gesto apologético hacia Dido se completa en la tragedia de Laso con un 
paratexto final en que el autor declara sus fuentes (vv. 1803-1817):

Aunque un Vergilio hará,
en su Eneida artificiosa,
falsa relación odiosa
con que a Dido agraviará
[...].
Contra lo cual, un Justino
y un Tito Livio hablará,
a qui Trogo seguirá
y Apiano Alejandrino,
Sabélico y un sagrado
doctor sancto que reprueba
del Marón la falsa prueba.15

Se ha visto por partida doble cómo aparece contada en la fuente principal 
de Justino-Trogo la artimaña con que los cartagineses engañan a Dido. Entre los 
demás autores mencionados por Laso, Sabélico cuenta el incidente sin variacio-
nes sustanciales, y Apiano omite todo lo posterior a la maestría aritmética que 
muestran los fenicios al recortar la piel de toro que les sirve para medir el perí-
metro de su ciudad. Tito Livio y el anónimo doctor de la Iglesia refieren el 
momento en que Dido conoce las intenciones de Yarbas, aunque lo hacen con 
alguna variación.

Pedro de la Vega, al formular el episodio en su traducción del Ab urbe condita 
de Tito Livio (Las catorce décadas de Tito Livio, historiador de los romanos, 1520),16 
dispensó cierta comprensión a «los de su casa», que primero mentían a Dido y 
después la veneraban: «no ge lo osaban decir porque sabían su propósito, y como 

no se ha dicho, sin embargo, de la negligencia política de Dido en el libro IV? La formulación más 
conocida es la de Juan de Salisbury, «verumtamen nullius reipublicae est diutina felicitas»: «no re-
public is happy for long», según la proverbial cita en inglés (Policraticus, VI, 22). Sigue «unless 
provision is made for the head of the corporate community. If you did not know this, you may 
learn from the example of Dido. For with how much frivolity was Aeneas admitted, how much 
favour was soon found for an unknown man, an exile, a fugitive, whose motives were unknown 
and whose person was suspect? With how much curiosity did the ruler receive into her ears the 
fabulous stories of a man avoiding his own blame, striving for his own glory, and chasing after that 
by which he could subvert the mind of his audience?». La Didone de Lodovico Dolce exprime esa 
faceta, y también la del Eneas traidor de la que se hizo eco el medievo.
15.  Lida (1974:119) acusó a Laso de «erudición impostada» porque invoca separados a Justino y 
a Pompeyo Trogo, y por no precisar el nombre «sagrado doctor santo». Pero Laso cita a Trogo al 
lado de Justino al principio de la obra, en la redacción del argumento (90), y lo coloca delante, 
como pide la cronología. Tal vez en la defensa en verso fue la rima lo que condicionaba la referen-
cia a los autores (lo que no quita que Laso pudiera estar desplegando una cultura fácilmente ad-
quirida a partir de algún compendio historiográfico).
16.  La década segunda, a la que pertenece el pasaje sobre Dido, se basa en los epítomes de Lucio 
Anneo Floro.



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 561

Studia Aurea, 19, 2025

había hecho voto de nunca casar y de vivir en castidad todos los días de su vida... E 
temiendo el peligro que se les podía seguir si no se casaba, acordaron de ge lo noti-
ficar por una manera encubierta» (f. CXLIXv). La atenuación de la culpa de los 
cartagineses que se dirigen a la reina con razones veladas no resulta aquí del todo 
evidente hasta que se percibe que esa simpatía responde, en el fondo, al propósito 
de favorecer la figura de Dido en el episodio. Inmediatamente después de ese enga-
ño «forzado» que plantea esta versión de Livio-Floro en la traducción de Vega, 
Dido dispone la protección de su ciudad antes de quitarse la vida (f. CXLIXv):

y veía que, pues por fuerza se había de casar con el rey Yarbas o poner en peligro a 
ellos con la ciudad, que por no ser causa de tanto mal y por guardar firme el propó-
sito de su castidad tenía acordado de darse la muerte. E dándoles su bendición y 
encomendándoles la ciudad sacó un cuchillo que traía ascondido ...

La traducción de Pedro de la Vega contenía también «adiciones» con las que 
el autor trataba de suplir las lagunas de Livio y aclarar ciertos lugares de la obra, 
entre ellos la fundación de Cartago por parte de Dido.17 Si Laso pudo inspirarse 
en una de esas glosas es conjetura, pero no puede pasar desapercibido que Vega, 
como después Laso, aporta a la tradición justiniana su propia invectiva contra la 
falsedad de la versión que había propagado la vergüenza de la reina de Cartago 
(ff. CXLIXv- CLr):

No es de callar en este lugar el error del poeta Virgilio, que en sus Eneidas escribe 
que esta casta reina Dido amó a Eneas, y que se mató por su amor porque la dejó. 
Falsísimo es y contra todas las historias verdaderas [...]. Ni vale nada la razón con 
que algunos le quieren escusar, diciendo que lo escribió como poeta por clarificar 
más a los romanos, que descienden del linaje de Eneas. Ca no había él de infamar a 
la que (según verdad) fue casta y limpia por hacer hermoso a Eneas, pues le consta-
ba que lo que decía era contra la verdad manifiesta. El bienaventurado padre sant 
Hierónimo dice en los libros que escribió contra Joveniano: «la casta Dido fundó la 
ciudad de Cartago y acabó su vida por guardar la castidad, ca más quiso quemarse 
que casar».

El «sagrado doctor sancto» del que Laso no especifica el nombre podía ser 
cualquiera de los tres que hablaron de ella: san Jerónimo, san Agustín o Tertu-
liano (que prestó la imagen paulina de Dido al san Jerónimo de Vega). Lida 
(1974: 78) no se aventura a designar a uno u otro, aunque sí advierte que el más 
leído en España fue san Jerónimo, y que el humanismo extendió la simpatía que 
por él había mostrado solo una pequeña intelectualidad medieval solidaria con 

17.  Otro tanto ocurría en el Compendio de las catorze décadas de Tito Livio de Francisco de Enci-
nas (Estrasburgo, 1550), que se sirvió de la traducción de Pedro de la Vega y fue utilizado a su vez, 
a veces literalmente, por Ercilla para hablar de Dido en La Araucana (véase al respecto Gómez 
Canseco 2020).



562	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

lo gentil (recuérdese, además, que Lope le dedicó una comedia: El cardenal de 
Belén y vida de san Jerónimo). Bien podría ser, entonces, y teniendo además en 
cuenta la mención del santo en los escolios de Pedro de la Vega a la obra de Tito 
Livio (nombrado asimismo por Laso), que fuera él ese «sagrado doctor».

Es san Jerónimo también quien perpetúa el nombre virgiliano de Siqueo en 
lugar del Aquerbas de Justino (v. arriba nota 10). Ercilla, como Laso, lo repro-
dujo, e igualmente inclinó a Dido por la piedad soberana hacia Cartago: «y, 
aunque os parezca este remedio estraño, / es más fácil, más breve y menos fuerte, 
/ y, en fin, particular y poco el daño; / pues, sin peligro vuestro, desta suerte / 
saldrá el errado Yarbas de su engaño» (III, XXXIII, vv. 378-382). Nada más 
tentador, pues, que poner a Laso al arrimo de esta cadena de juicios a favor de 
Dido, compartiendo troquelación literaria con Ercilla, con Vega, con Jerónimo 
y Livio-Floro además de Justino.

Una ligera diferencia más: los tres meses de plazo que Dido solicita en el 
relato de Justino se convierten en un término impreciso en el argumento que 
precede a la tragedia lasiana. También ese rastro podría seguirse hasta san Jeró-
nimo. La Dido que recuerda en el Adversus Jovinianum (I, 43) tampoco precisa 
el tiempo, pero sí quiere que sea un margen que le permita terminar de fundar 
Cartago: «paulisper distulit nuptias, donec conderet civitatem». ¿Podría ser que 
a partir de ahí se reforzara todavía la idea del compromiso con la ciudad? En san 
Jerónimo tampoco aparece el engaño de los súbditos.

La Dido de Ercilla es menos coherente y más exigente a la hora de explicar 
cómo piensa asegurar la salvación de su pueblo antes de darse muerte. Menos 
coherente cuando da a entender (al fin confiando, como Laso y Virués, en la re-
acción de Yarbas) que la opción de cortar por lo sano ofrece un plan sin fisuras: 
«el ver a mi ciudad puesta en aprieto / a quebrantar la fe me necesita, / quiero 
cortar a Yarbas el sujeto / del engañado amor que así le incita, / dando a mi vida 
fin, pues de este modo, / faltando la ocasión, cesará todo» (III, XXXIII, vv. 371-
376). Más exigente porque no espera menos de sus súbditos que lo que ella va a 
dar por su bien supuesto: «Hoy por el precio de una corta vida / la vejación re-
dimo de Cartago, / dejando ejemplo y ley establecida / que os obligue a hacer lo 
que yo hago» (III, XXXIII, vv. 385-388). No es extraño entonces que se man-
tenga en la Araucana el ardid de los súbditos, porque, aunque Dido muestre 
compromiso cívico, no está pensando exactamente en acabar de construir Car-
tago ni en afianzar su capacidad defensiva. Y, aun así, al arrimo de la tradición, 
Ercilla también diviniza su figura: «de aquella su ciudad ennoblecida / por diosa 
de la patria fue tenida» (III, XXXIII, vv. 415-416).

Boccaccio reproduce la jugada de los enviados cartagineses en el De mulieribus 
claris («si terminus adeundi virum detur, ituram», pp. 175) y omite la provisión 
que Dido muestra hacia su ciudad al pedir la tregua. Cuando imagina cómo algu-
na mujer deshonesta querrá excusar su actitud increpando la de Dido al darse 
muerte, diciendo que se ha visto obligada a volver a casarse por apremio de sus 
allegados, él responde que una negativa basta al ánimo de quien no está dispuesta 



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 563

Studia Aurea, 19, 2025

a dejarse llevar por el desenfreno, que es el verdadero motivo y el pecado de la 
viuda moderna. La significación del mínimo detalle y diferencia que aquí analizo 
se revela en el De casibus virorum illustrium, donde Boccaccio sí habla de los tres 
meses de espera que Dido solicita en su benevolencia soberana, y añade muy ex-
plícitamente los motivos de la reina, lo bastante ignorados por la tradición, tal vez, 
como para expresarlos con un punto de incertidumbre: «Durante i quali, io credo 
che abbia fatto eseguire prestamente ciò che poteva mancare per la difesa della 
città, in modo di non lasciarla indifesa dopo averla costruita» (pp. 141). El credo 
de Boccaccio y la mejor voluntad de Dido sostienen el breve elogio que sigue: 
«Con un solo colpo finisti, o regina sommamente venerabile, gli affanni mortali, 
avesti fama perenne, conculcasti la libidine del barbaro re e, per quanto fu in te, 
lasciasti immune dalla guerra con l’estinzione della tua bellezza, la patria» (pp. 
144-145). Una mujer capaz de resolver de una vez por todas su destino y el de su 
pueblo: así quisieron ver a Dido nuestros dos trágicos.

Falta desvelar, sin embargo, un eslabón fundamental en la cadena de varia-
ciones del mito que representan estos textos. En esa apología final donde Laso 
enumera los autores a los que se suma su intervención en la defensa histórica de 
Dido (Justino-Trogo, Tito Livio, Sabélico, Apiano, el probable san Jerónimo), 
queda ausente el autor —o más bien la obra— que inspiró la más llamativa de 
las originalidades en su tragedia, y también en la tragedia de Virués. La Estoria 
de España de Alfonso X el Sabio es, de los textos que me constan, el primero en 
hacer que no sean los fenicios, sino enviados mauritanos quienes engañan a 
Dido a la hora de informarla sobre las pretensiones de su rey, al que la crónica 
no da nombre (Primera Crónica General, ed. Menéndez Pidal, 37-38):

E luego el rey envió sos mandaderos a la reina, e mandoles que oviesen muchas ra-
zones con ella, de guisa por ques partiesen por despagados, e sobresto ques volverie 
guerra entrellos. E los mandaderos fuéronse luego a Cartago, e vinieron a la reina 
Dido. Ellos quisieran le descobrir de grado la voluntad del rey, mas no osaron por 
que el non ge lo mandara; e tomaron otra carrera cuemo de maestría, e comencaron 
a fablar con ella, buscando razones cuemo la tomasen por punto de palabra sobre 
que oviesen achaque para venir a lo que ellos queríen.

Los mandaderos fingen sorprenderse de que, siendo Dido tan sensata y ele-
gante, no intente refinar las costumbres de su pueblo. Le aconsejan que busque 
un rey con quien casarse para que él pueda encargarse de la educación de los 
cartagineses, aunque dudan que algún rey acepte vivir entre gente tan ruda.18 

18.  Nótese la completa inversión de los papeles. En la historia de Justino-Trogo, los mauritanos 
quedan doblemente libres de culpa: no solo no son los responsables del engaño, sino que incluso 
los púnicos, auténticos embusteros, los retratan como humildes aspirantes a la civilidad cartagi-
nesa. La Estoria, producto de otras circunstancias culturales, vuelve a los nativos africanos traido-
res y ofensivos.



564	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

Dido les responde digna y generosa: si su forma de vivir no les parece buena y 
tienen consejo útil, acepta que su gente se case con extranjeros. Los mauritanos 
han logrado su propósito: si piensa así, ella debe ser la primera en dar ejemplo 
casándose con un hombre de otra tierra. El versionador de la Estoria se muestra 
consciente de la necesidad de explicar por qué Dido debe respetar el efecto de la 
emboscada:

Cuando la reina Dido aquello oyó, fue muy repisa de quanto dixiera, porque en 
aquel tiempo era costumbre entre los reyes que cuando alguna cosa daban cuemo 
por juizio de ley, que aquello avien a fazer e non se tirar dello por ninguna manera.

Dido pide tres meses de tregua para cumplir su palabra y, como en la trage-
dia de Virués, consulta con sus consejeros la mejor manera de proceder,

e por ende tovo por meior de morir que non fazer ninguna destas cosas. E cuando 
vino el plazo de los tres meses, cuando avie a dar respuesta a aquellos mandaderos 
subió en una grand torre que ella fiziera fazer en su alcaçar, e mando poner mucha 
leña al pie de la torre, e fizo allí ayuntar todos los omnes onrados y el pueblo de 
Cartago, e díxoles todas aquellas razones segund las pasara con aquellos mandade-
ros, así cuemo oyestes, e otrosí el conseio que ella tenie asmado de fazer, e díxoles 
por cuáles razones. E depués que esto les ovo dicho, mandoles cuemo visquiesen en 
paz y en iusticia, e cuemo se defendiesen de sos enemigos, ca bien estaban guisados 
de lo fazer segund com ella los dexaba.

Los cartagineses son aquí «omnes onrados», dignos de respeto y confianza. 
Ante ellos, con igual cortesía, Dido rinde cuentas de su decisión y luego da las 
instrucciones oportunas sobre la defensa y la justicia de la ciudad que no verá 
crecer. En la crónica alfonsí, la astucia púnica no se pone al servicio de la trai-
ción interna (de las «vicisitudes debidas a la discordia» que agitan la ciudad 
desde dentro según Justino), sino de una noble resignación común. ¿Por qué, 
sino por realzar la soberanía casi maternal de Dido y no manchar la honradez de 
los cartagineses, iba a cambiar la procedencia del mensajero que informaba a 
Dido de la petición de Yarbas? Fuera esta u otra crónica derivada la fuente adon-
de acudieron nuestros dramaturgos, la Estoria de España faltaba en la constela-
ción que traza la historia de la Dido casta en el teatro hispánico. El acto de 
deslealtad de la soberana hacia su pueblo quedó anulado por un compilador 
anónimo del scriptorium alfonsí, que quizá a su vez tomaba prestada la idea de 
algún otro lugar.19

19.  A este propósito, se pueden reconsiderar las fuentes que Menéndez Pidal adujo para el episo-
dio 56 de la Estoria de España (PCG, LXXIX): Pompeyo Trogo, completado con Orosio (las 
Historias contra los paganos) en la mención del templo de Esculapio y con la séptima carta de 
Ovidio para la muerte de Dido y la estancia de Eneas. Si estas fueron de verdad las únicas obras 
con las que se trabajó el fragmento en el escritorio real, la crónica de Alfonso X sería la responsable 



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 565

Studia Aurea, 19, 2025

Quid pro quo: una consideración final

Es casi irónico que Virués y Laso creyeran oportuno dar a entender que el suici-
dio de la reina es un acto sacrificial con el que proteger a su gente, visto que la 
Dido justiniana muere precisamente porque no se resigna a dar ejemplo de su 
prédica «pro salute patriae». Lo es porque, con proceder así, esos que habían de 
llamarse los mayores adalides de la Dido casta en el teatro español atenúan el 
gesto de lealtad conyugal que es su motivación exclusiva en las versiones origi-
nales a favor de una lectura política del episodio para dar énfasis a su capacidad 
de gobierno, esa virtud que encabeza también las que le atribuye la Eneida bajo 
la consigna de su temple varonil: «iura dabat legesque uiris» (I, 507).20

No acaba ahí la ironía, porque todos los dramaturgos virgilianos del xvi 
salvo Marlowe llevaron a efecto el movimiento contrario en sus respectivas tra-
gedias sobre Dido. En el modelo original de la Eneida, Virgilio recreó un perso-
naje insumiso e irredento, que renuncia tanto a su castidad como a su pueblo, 
pero que no renuncia nunca a su amor: «Moriemur inultae / sed moriamur» (IV, 
660-661). Pueden contarse uno a uno los momentos (otra vez, fruto de una 
tradición antigua y medieval urdida a favor de la Dido casta) donde los autores 
de las tragedias hacen que Dido, en un último momento de lucidez, declare su 
deshonra y quiera castigarla con la muerte.21

De suerte que nos encontramos con un retruécano en la transmisión y re-
creación de Dido en el teatro: aquellos de los que podría esperarse una recupe-
ración del estado genuino del personaje —el virgiliano, el ovidiano: el primero 
en asentarse— se dejaron contaminar de un remordimiento inventado que la 

original de la modificación expuesta. Si no, aún deben buscarse los manuscritos adicionales de 
donde se tomaron las partes relativas a la propuesta de matrimonio del rey africano y la resolución 
de Dido. Es difícil proponer que la tímida disculpa y la encomienda de Tito Livio, o la digna 
elipsis y la provisión de san Jerónimo ofrecieran alguna inspiración.
20.  Y claro que no se hubieran tenido en menos por reconocer esa especie de contaminación 
cruzada, visto que hay más de un préstamo virgiliano en sus tragedias. Ningún poeta lo lamentaría 
realmente. Virués mismo quiso olvidar a la Dido casta en el soneto que comienza «Olvida el rega-
lado alojamiento» (Obras trágicas y líricas, f. 215r), apenas mencionando su nombre sidonio de 
Elisa. Laso no perdona la cortesía a la Eneida en el bordón garcilasiano que se repite al final de 
cada una de las cinco octavas que constituyen el lamento final de Dido. Su último recuerdo, «¡ay, 
dulces prendas!», es virgiliano, y virgiliana es la aparición del marido muerto (Mérimée 1985: 329 
cuenta el relato retrospectivo de Ismeria como imitación del momento en que Eneas cuenta a 
Dido su historia). Nada que ver tiene el final tibio que Cubillo de Aragón dio a La honestidad 
defendida de Elisa Dido con el cuidado designio de Virués y de Laso. En la ya comedia de Cubillo, 
Dido y Yarbas acceden a medias a la voluntad del otro entregándose a un galanteo que por acuer-
do mutuo nunca se resolverá, ni en la culpa de Dido ni en la decepción de Yarbas.
21.  Pazzi, Dido in Cartagine, vv. 881-891; Cirne, Tragedia de los amores de Eneas y de la reina 
Dido, vv. 2487-2496, 2536-2538; Cinzio, Didone, vv. 2701-2709; 2716-2719; Dolce, Didone, 
vv. 1761-1766; 1785-1789; Ghistele, Van Eneas en Dido, vv. 2169-2170; 2177-2185; Jodelle, 
Didon se sacrifiant, vv. 2213-2216; 2220-2228; Hardy, Didon se sacrifiant, vv. 1017-1018, 1471-
1474; 1505-1510.



566	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

tradición había filtrado a través de la versión justiniana, y los que prefirieron dar 
relieve a la historia donde importaba ante todo el triunfo de la pudicia permitie-
ron la incursión de un motivo político que de rechazo quitaba protagonismo al 
arrojo de la moral privada.



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 567

Studia Aurea, 19, 2025

Bibliografía

Biblia Sacra iuxta vulgatam versionem, ed. Robert Weber y Roger Gryson, Stutt-
gart, Deutsche Bibelgesellschaft, 20075.

Blanco, Mercedes, “La gran Semíramis de Cristóbal de Virués : une méditation 
humaniste de l’histoire”, e-Spania, XXI (2015), 5-2-2025, <http://journals.
openedition.org/e-spania/24641>.

Boccaccio, Giovanni, De mulieribus claris, ed. Vittorio Zaccaria, Milán, Mon-
dadori, 1967.

Boccaccio, Giovanni, De casibus virorum illustrium, ed. Pier Giorgio Ricci y 
Vittorio Zaccaria, Milán, Mondadori, 1983.

Bustamante, Jorge de, trad., Justino, claríssimo abreviador de la historia gene-
ral del famosso y excellente historiador Trogo Pompeyo, Alcalá, Juan Brocar, 
1540.

Choi, Imogen y Valencia, Felipe, “The Tragedy of Women in Power: La 
Araucana and Sixteenth-Century Neo-Senecan Theatre”, Revista Canadien-
se de Estudios Hispánicos, XLV-1 (2020), pp. 63-92.

Cirne, Juan, Tragedia de los amores de Eneas y de la reina Dido, ed. Joseph E. 
Gillet y Edwin B. Williams, Publications of the Modern Language Associa-
tion, XLVI-2 (1931), pp. 374-412.

Cubillo de Aragón, Álvaro, El conde Dirlos. El vencedor de sí mismo. La ho-
nestidad defendida de Elisa Dido, reina y fundadora de Cartago, ed. Fran-
cisco Domínguez Matito, Rebeca Lázaro Niso et al., Kassel, Reichenber-
ger, 2022.

Dolce, Lodovico, Didone. Tragedia, ed. Stefano Tomassini, Parma, Zara, 
1996.

Ercilla, Alonso de, La Araucana, ed. Luis Gómez Canseco, Madrid-Barcelona, 
Real Academia Española-Planeta, 2022.

Ghistele, Cornelis van, Van Aeneas en Dido. Twee amoröse spelen, ed. Klaas 
Iwema, en Jaarboek De Fonteine. Jaargang 1982-1983, Gante, Koninklĳke 
Soevereine Hoofdkamer van Retorica De Fonteine, 1984, pp. 103-244.

Giraldi Cinzio, Giambattista, Didone, ed. Irene Romera Pintor, Madrid, Edi-
torial Complutense, 2008.

Giuliani, Luigi, Reseña de Christophe Couderc, Le théâtre tragique au Siècle 
d’or. Cristóbal de Virués, Lope de Vega, Calderón de la Barca - Christophe 
Couderc y Hélène Tropé, eds., La tragédie espagnole et son contexte européen. 
xvie-xviie siècles», Anuario Lope de Vega, XXI (2015), pp. 230-237.

Gómez Canseco, Luis, “Dido y Francisco de Enzinas en La Araucana”, Bulle-
tin Hispanique, CXXII-1 (2020), pp. 145-160.

Hardy, Alexandre, Didon se sacrifiant, en Théâtre complet, ed. Sandrine Berré-
gard, Fabien Cavaillé et al., París, Classiques Garnier, I, 2013, pp. 71-183.

Hermenegildo, Alfredo, La tragedia en el Renacimiento español, Barcelona, Pla-
neta, 1973.



568	 Rosa Bono Velilla

Studia Aurea, 19, 2025

Hermenegildo, Alfredo, “Cristóbal de Virués y la figura de Felipe II”, Criti-
cón, LXXXVII-LXXXIX (2003), pp. 395-406.

Jodelle, Étienne, Didon se sacrifiant. Tragédie, ed. Jean-Claude Ternaux, París, 
Honoré Champion, 2002.

Justino, Marco Juniano, Epitoma historiarum Philippicarum Pompei Trogi, ed. 
Otto Seel, Leipzig, Teubner, 1972.

Justino, Marco Juniano, Epítome de las “Historias filípicas” de Pompeyo Trogo, 
trad. José Castro Sánchez, Gredos, Madrid, 2008.

Lida, María Rosa, Dido en la literatura española. Su retrato y defensa, Londres, 
Tamesis, 1974.

Lobo Laso de la Vega, Gabriel, Tragedia de la honra de Dido restaurada, ed. 
Alfredo Hermenegildo, Kassel, Reichenberger, 1986.

Mérimée, Henri, El arte dramático en Valencia: desde los orígene hasta principios 
del siglo XVII. Tomo I, Valencia, Institució Alfons el Magnànim, Institució 
Valenciana d’Estudis i Investigació, 1985.

Pazzi de’ Medici, Alessandro, Dido in Cartagine, ed. Matteo Ugolini, en Il 
quarto libro dell’«Eneide» in scena: studio filologico e critico della «Dido in 
Cartagine» (1524) di Alessandro Pazzi de’ Medici, tesis doctoral, Toronto, 
University of Toronto, 2014, pp. 136-258.

Primera Crónica General de España, ed. Ramón Menéndez Pidal, Madrid, Gre-
dos, 1955.

Salisbury, John, Policraticus: of the frivolities of courtiers and the footprints of 
philosophers, ed. y trad. Cary J. Nederman, Cambridge, Cambridge Univer-
sity Press, 1990.

Servio Honorato, Mauro, In Vergilii carmina comentarii. Servii Grammatici 
qui feruntur in Vergilii carmina commentarii. I: Aeneidos librorvm I-V com-
mentarii, ed. Georg Thilo y Hermann Hagen, Leipzig, Teubner, 1881.

Sirera, Josep Lluís, “Cristóbal de Virués y su visión del poder”, en Mito e realtà 
del potere dall’Antichità classica al Rinascimento, Roma, Nuova Coletti Edi-
tore, 1987, pp. 275-300.

Sirera, Josep Lluís, “Elisa Dido: ¿Ejemplo político o ejemplo para políticos?”, 
en Homenatge a José Esteve Forriol, Valencia, Universidad de Valencia, 
1990, pp. 163-170.

Tauromenio, Timeo de, Fragmenta historicorum Græcorum, ed. y trad. Karl 
Müller, París, Ambrosio Firmin Didot, 1841.

Trambaioli, Marcella, “Paradigmas femeninos en las tragedias de Cristóbal de 
Virués”, en La tragédie et son modèle à l’époque de la Renaissance entre France, 
Italie et Espagne, ed. Michele Mastroianni, Turín, Rosenberg & Sellier, 2015, 
pp. 191-235, 5-2-2025, <https://books.openedition.org/res/256?lang=en>.

Vega, Pedro de la, Las catorce décadas de Tito Livio, historiador de los Romanos, 
Zaragoza, Georgi Coci, 1520.

Virgilio Marón, Publio, Aeneidos, en Opera, ed. Roger A. B. Mynors, Oxford, 
Clarendon Press, 1969, pp. 103-422.



Hasta la fundación de la ciudad. Soberanía o sacrificio de Dido en la tragedia renacentista 569

Studia Aurea, 19, 2025

Virués, Cristóbal de, Obras trágicas y líricas del capitán Cristóbal de Virués, Ma-
drid, Alonso Martín, 1609.

Virués, Cristóbal de, Elisa Dido, en La gran Semíramis; Elisa Dido, ed. A. Her-
menegildo, Madrid, Cátedra, 2003, pp. 179-256.


