
Universitat Autònoma de Barcelona / Universitat de Girona
Studia Aurea, 19, 2025: 419-443

ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en línea)
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.650

La interlocutora femenina
en El cortesano de Luis Milán:  

hibridismo formal y ruptura de la tradición1

Alejandro Cantarero de Salazar
Alexander von Humboldt-Stiftung, Ruhr Universität Bochum

cantarero.alejandro@gmail.com
ORCID: 0000-0001-6889-0191

Recepción: 11/02/2025, Aceptación: 15/05/2025, Publicación: 19/12/2025

Resumen
Este artículo estudia los personajes femeninos de El cortesano de Luis Milán a partir de 
la poética del género del diálogo y la teoría de la argumentación. Para ello, se parte del 
análisis del modelo, Il Cortegiano de Castiglione, donde las mujeres tienen funciones 
más complejas de lo que se ha reconocido hasta el momento. El paso de la tradición 
ciceroniana a la menipea, dado por Milán, conduce a la mezcla del diálogo con otros 
géneros literarios, como la poesía y el teatro, lo que potencia la entrada de un mayor 
número y variedad de interlocutoras. En la parte central de este trabajo, se lleva a cabo 
un exhaustivo análisis de los procesos retóricos y argumentativos en los que las mujeres 
tienen un papel destacado en la obra de Luis Milán.

Palabras clave
Diálogo-género; personaje femenino; literatura menipea; Castiglione; Luis Milán.

Abstract
English title. The female interlocutor in Luis Milán’s Cortesano: formal hybridism and 
breaking with tradition.
This article studies the female characters in Luis Milán’s El cortesano in view of the po-
etics of the genre of dialogue and the theory of argument. To do so, it starts from an 

1.  Trabajo realizado durante el disfrute de una beca postdoctoral de la Fundación Alexander von 
Humboldt (2024-2026), y en el marco del proyecto: PID2021-125646NB-I00, DIALOMOM 2 
(2022-2025).



420	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

analysis of its model, Il Cortegiano by Castiglione, where women have more complex 
functions than have so far been acknowledged. A shift from the Ciceronian to the Me- 
nippean tradition by Milan gives rise to mixing dialogue with other literary genres, such 
as poetry and theatre, allowing the entry of a greater number and variety of female in-
terlocutors. In the central part of this paper, an exhaustive analysis of the rhetorical and 
argumentative processes in which women play a prominent role in the work of Luis 
Milán is carried out.

Keywords
Dialogue-genre; female character; Menippean literature; Castiglione; Luis Milán.

Una de las singularidades de la imitación hispánica de Il Cortegiano, compues-
ta por el vihuelista valenciano Luis Milán,2 consiste en la multiplicación en 
número y variedad de los personajes femeninos que pueblan sus páginas. Esta 
particularidad resulta más sorprendente si se recorre la historia del género del 
diálogo al menos desde sus orígenes clásicos: las mujeres no desempeñaron un 
papel fundamental como interlocutoras en esta forma literaria en la que argu-
mentación y retórica confluyen. Desde Platón, la mujer fue un personaje poco 
frecuente. En el caso de aparecer —lo que es extraño— suele hacerlo como un 
mero figurante, ejemplo de ello es Jantipa, quien dedica en el Fedón (60a-b) 
un breve lamento ante la inminente muerte de Sócrates. Otras interlocutoras 
platónicas sí tienen una relevancia en lo que atañe a la argumentación, aunque 
se trate de mujeres sumamente idealizadas, como Diotima en el Banquete o 

2.  Escartí (2011: 249) —a partir de la identificación del autor con Lluís del Milà i Eixarch— 
afirma que su nacimiento debe situarse en torno a 1507 en Valencia o Játiva, y documenta su 
muerte en Alzira en 1559, antes, pues, de la publicación de su Cortesano. Sin embargo, se han 
planteado dudas razonables sobre dicha identificación, ya que existían tres personas con el mismo 
nombre (vid. Villanueva 2011: 69-72).



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 421

Studia Aurea, 19, 2025

Aspasia en el Menéxeno, quienes hablan siempre por boca de Sócrates.3 Cice-
rón nunca cede la palabra a una mujer.

Algo distinto sucede con el diálogo de Luciano de Samósata, en el que sí en-
contramos interlocutoras femeninas de gran interés: diosas olímpicas, heroínas, 
personificaciones y las que introducen una verdadera innovación en el género  
—por su inteligencia y por su acusada implicación en los procesos argumentati-
vos—, las heteras (Vian 2001a: 510-511). Esta predilección de los diálogos del 
samosatense por las damas debe tenerse en cuenta en el presente análisis, pues 
considero que la construcción del personaje femenino en esta obra de Milán está 
supeditada, en gran medida, a un aspecto en el que la crítica parece no haber repa-
rado de forma cabal: el texto de Milán no debe situarse como Il Cortegiano en el 
modelo platónico-aristotélico-ciceroniano, sino en el menipeo-lucianesco. Este 
hecho condiciona formal y conceptualmente la obra en todas sus aristas.

De entre los varios y complejos problemas que subyacen a El cortesano, hay 
dos que resultan prioritarios. El primero es el asunto textual, todavía sin resol-
ver, aunque contemos con una edición crítica (García Sánchez 2019).4 El segun-
do es el del género literario, ya que se ha planteado un debate entre los que rei-
vindican esta obra para el teatro y aquellos que prefieren situarla dentro de la 
misma forma literaria que su hipotexto: el género del diálogo.5 Con todo, quie-
nes han afirmado que El cortesano de Milán es un diálogo no han justificado su 
decisión con el debido análisis argumentativo.6 Aunque la cuestión del género es 
indisoluble del estudio de los interlocutores, me veo obligado a escindir de este 
trabajo el examen formal de la obra —tan solo por una cuestión de espacio— y 
a adelantar algunas de las conclusiones generales.

3.  Vian (2001a: 508-509). Sobre el debate de la historicidad de Diotima, véase una síntesis en 
Martínez Hernández (1988: 163-164), y sobre la interpretación del personaje de Aspasia, el inte-
resante estudio de Robitzsch (2017). 
4.  Se conserva en una única edición impresa en 1561 por Juan de Arcos en Valencia. Cito a 
partir de la única edición crítica hasta la fecha (García Sánchez 2019), apoyada en el estudio tipo-
bibliográfico de Casas (2016), y que es la primera que dota a la obra de anotación, aunque sigue 
siendo insuficiente. Además, cotejo el texto con los impresos originales y corrijo cuando lo creo 
necesario. Existen otras ediciones no críticas: Ramírez y Sancho (1874), Escartí (2001: i y 2010) 
y una más reciente, semifacsimilar, que parte de una transcripción elaborada por el programa 
Transkribus (Castaño 2024).
5.  Sobre el debate acerca del género literario, vid. Solervicens (1997: 169-173). Defienden su 
carácter teatral: Rubió (1949/1990: 153), y también Romeu (1962: i, 57; ii, 93-126) y Ferrer 
(1993: 12, 111-134), que, aunque consideran que la obra es una crónica de los modos de la vida 
cortesana, extraen de ella escenas para sus antologías del teatro valenciano. Cortijo (2004) la defi-
ne como antecedente de la comedia burlesca barroca. La consideran diálogo: Jesús Gómez (1988: 
104-105; 2000: 28 y 164, n. 102), Solervicens (1997; 2005) y Sánchez Palacios (2015: 89-95), 
quien además la asocia con la ensalada como género musical.
6.  Solervicens (1997; 2005) es quien mejor ha estudiado la obra como diálogo. Sin embargo, si-
gue pendiente el análisis argumentativo, necesario para justificar su inclusión en el género (Vian 
2001b; 2010).



422	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

Mi análisis evidencia que la distancia entre El cortesano de Milán y su mo-
delo viene condicionada por un cambio de tradición literaria. Castiglione partía 
del molde ciceroniano, en concreto su referente más directo es De oratore, sin 
que esto obste para considerar la influencia que tiene el diálogo platónico, reci-
bido directamente por el humanismo italiano y también de forma indirecta a 
partir del propio Cicerón, con la suma de las innovaciones aristotélicas.7 Es más, 
me atrevería a sugerir que Platón y sus mujeres, aunque ciertamente abstractas 
en su caracterización, pudieron ser una fuente de inspiración para las damas que 
entran en la escena de la corte de Urbino, o al menos un punto de afianzamien-
to para Castiglione.8

El cortesano de Milán no se explica a partir de esta tradición (platónico-aristo-
télica-ciceroniana), sino que hay que leer en las particularidades de la literatura 
menipea las causas de su singularidad.9 De las características para la menipea ex-
plicadas por Bajtín (1986: 166-173), son muchas las que podemos localizar en 
este texto. Empezando por las más evidentes: el recurso al diálogo, el prosímetro y 
la mezcla de géneros literarios (aportando diversidad de tonos y discursos). Asimis-
mo, figuran como elementos compositivos más profundos: la sátira, el spoudogé-
loion, la ficcionalización del autor (en ocasiones con valor satírico), los sueños, los 
ingredientes fantásticos y mitológicos, la inclusión de personajes de bajo estrato 
social y, al final de la obra (vi, 398), el viaje alegórico del autor que contempla el 
mundo desde lo alto de un monte (a modo de kataskopé). Estos rasgos menipeos 
parten —como es habitual en el período— del Menipo heredado por Luciano 
(Vian 2017: 57). Incluso, podría asociarse con la menipea el bilingüismo de la 
obra, ya que el valenciano lo emplean sobre todo los personajes de baja condición 
social (principalmente bufones), y también una de las damas, doña Jerónima, con 
valor paródico.10 Si bien no podré ahondar aquí en todas estas características, hay 
una que me interesa especialmente para la tarea de analizar los personajes femeni-
nos en El cortesano de Milán; esta es: el hibridismo formal o la mezcla de géneros 
literarios, porque considero que este elemento ha favorecido la entrada de un 
mayor número y variedad de personajes femeninos que en la obra italiana.

  7.  Sobre los modelos clásicos: Vian (2010: xxxviii-lii y, en especial las aclaraciones, l-li). 
  8.  Cox (2000: 386-387) alude a la novedad que supondría para los lectores encontrar mujeres 
en un diálogo ciceroniano, pero considero que hay que entender los modelos de forma más per-
meable y observar que Platón también es un referente para Castiglione.
  9.  López Alemany (2013: 61-62) es uno de los pocos autores que vincula la obra con la litera-
tura menipea, apoyándose en el trabajo de Frye (1957: 311-312), aunque la califica con el marbe-
te de anatomía (a partir de la obra Anatomy of Melancholy de Burton, que no tiene forma dialoga-
da) y considera que carece de tintes humanistas; una observación con la que disiento. Sería 
necesario reflexionar sobre los profundos vínculos que existen entre esta forma menipea, el huma-
nismo y el diálogo como género. Sobre menipea y diálogo: Vian (2017) y Redondo (2017). 
10.  La obra refleja la pugna entre el castellano y el valenciano; esta última lengua había ido per-
diendo relevancia desde el siglo xv por diversas causas políticas y demográficas (vid. Berger 1987: 
329-334). Sobre los usos del valenciano en el diálogo de Milán: García Sánchez (2019: n. 80).



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 423

Studia Aurea, 19, 2025

Escuchar con ojos de mujer: el retrato de la lectora ideal

En el género del diálogo, la búsqueda de personajes está condicionada por la 
exigencia de contar con interlocutores especializados en la materia de la conver-
sación.11 No es de extrañar, por tanto, que Castiglione considerara la necesidad 
de retratar a la mujer en un diálogo que versaba sobre el cortesano, pero también 
sobre las relaciones que este debía establecer con las damas.12 Incluso, el tercer 
libro se dedica de forma monográfica a la mujer. Este aspecto condiciona la 
aparición de la interlocutora femenina en muchos otros diálogos áureos de te-
mática amorosa. Su presencia permite además proyectar un modelo de discípu-
la, tanto en diálogos que instruyen a las mujeres sobre cómo cumplir adecuada-
mente las funciones sociales como en otros en los que estas adquieren un 
protagonismo argumentativo mayor, y llegan a participar más activamente en la 
transmisión de conocimiento. En cualquiera de los casos, las mujeres suponen 
un modelo para las lectoras que se ven retratadas en el coloquio con un papel 
más o menos activo en la función didáctica que el diálogo prevé como forma 
literaria. Luis Milán, quien cuenta ya con el antecedente de Castiglione, se 
muestra menos indeciso a la hora de retratar a la mujer plenamente cargada de 
voz. En ambos casos, es evidente que el sexo femenino constituye uno de los 
receptores buscados. Estos modelos no son tan solo las interlocutoras, sino que 
los encontramos en los mismos preliminares.

La obra italiana se encabeza con una epístola dirigida a Miguel da Silva. En 
dicha carta la voz autorial alude a algunos pormenores sobre la publicación de Il 
Cortegiano. Al parecer, había sido la propia marquesa de Pescara, Vittoria Co-
lonna, la responsable de la difusión del coloquio sin el consentimiento de Cas-
tiglione. Este le había dado una copia del libro y ella, faltándole a la palabra, 
había hecho trasladar una gran parte del texto, que circulaba ya en Nápoles en 
manos de muchos.13 Esta confesión ejerce un efecto directo y evidente en la 
construcción de la captatio beneuolentiae: solo acuciado por la irremediable di-
vulgación incontrolada de su diálogo se ha decidido a dar a las prensas su imper-
fecta creación. No resulta de menor relevancia el hecho de que la mujer mencio-
nada sea nada más y nada menos que Vittoria Colonna (1490-1547), poeta con 

11.  Gómez (1988: 26) habla de la insistencia de los tratadistas en que un representante del ám-
bito al que se dedique el coloquio aparezca en la ficción; así en los diálogos de medicina intervie-
nen médicos (p. ej. en Pharmacodilosis de Monardes) o en los de cinegética, cazadores (p. ej. 
Diálogo del cazador y el pescador de Basurto). Este hecho tiene una incidencia en la selección de 
personajes femeninos en los diálogos de temática amorosa, aunque no siempre se cumple (p. ej. 
en el Tractado de la hermosura y del amor de Calvi los interlocutores son dos varones).
12.  Cox (2013: 64-65) al analizar el conjunto del corpus de diálogos italianos concluye lo si-
guiente: la interlocutora femenina es más frecuente en los que versan sobre amor y belleza, en los 
que pretenden instruir a las mujeres y, también, en los de temática religiosa. 
13.  Acerca de la documentación histórica de esta anécdota: Burke (1995: 39-40).



424	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

obra publicada, de gran espiritualidad y cultura, mujer del marqués de Pescara 
y musa de Michelangelo.14 Esta imagen intelectual de la mujer como primera 
receptora de la obra, en cuyo retrato Castiglione se esmera en los preliminares, 
proyecta una idea de lectora ideal. Aunque no sea propiamente la dedicataria del 
texto, podemos identificarla como una suerte de lectora híbrida, ya que es al 
tiempo intratextual (receptora o construcción textual) y extratextual (lectora 
real).15 La presencia de dicha dama ejercería sin duda un efecto en el público 
femenino.

En la mensajera, el autor introduce a algunos de los personajes, lo que pue-
de asociarse al modelo ciceroniano (Vian 2010: xliv), aunque aquí de manera 
un tanto indirecta. Al releer su Cortesano, fue cayendo en la cuenta de cuántos 
de los personajes que vivían en sus páginas habían pasado ya a mejor vida. Con 
añoranza especialmente sentida rememora a una de las cuatro interlocutoras del 
diálogo: la duquesa Elisabetta Gonzaga, quien funciona además en el coloquio 
como moderadora que salvaguarda la honestidad y la conveniencia de la conver-
sación para las damas presentes a lo largo de la charla.

En el caso de El cortesano de Luis Milán, también hay una representación de 
la mujer en los preliminares de la obra. La epístola nuncupatoria se dirige a Fe-
lipe II. El retrato de la mujer no se concreta en este caso:

Hallándome con ciertas damas de Valencia, que tenían entre manos El cortesano del 
conde Baltasar Castillón, dixeron qué me parescía dél. Yo dixe: “Más querría ser 
vos, conde, que no don Luis Milán, por estar en essas manos donde yo querría es-
tar”. Respondieron las damas: “Pues hazed vos un otro, para que allegéis a veros en 
manos que tanto os han dado de mano” (79).

Si bien en El cortesano de Milán no hallamos un modelo concreto de mujer, 
el autor va a apelar de forma genérica a las damas valencianas que lo han anima-
do a escribir. La mención al hipotexto, que Milán observa con celos entre las 
manos de las mujeres, funciona —gracias a la metonimia que identifica al pro-
pio Castiglione con su obra— como proyección del deseo de Milán de alcanzar 
la fama de Castiglione y, además, de verse él también en las manos de aquellas 
deseables mujeres. El matiz erótico y el juego son evidentes y se han señalado en 
varias ocasiones,16 pero en lo que quisiera incidir es en la eficacia argumentativa 

14.  Sobre la biografía de Colonna: Reumont (1881) y Targoff (2018). En el diálogo portugués 
Da pintura antiga (1548) de Francisco de Holanda, Vittoria Colonna es una de las interlocutoras, 
lo que supone, como explica Albert (2017: 145), una prueba más de su fama, dada la dificultad 
con que una mujer alcanzaba la categoría de interlocutora en un diálogo. 
15.  Sigo la definición de dedicataria como “lectora híbrida” de Luna (1996: 116-118). Ténganse 
en cuenta el estudio de Baranda (2011), quien —partiendo de este concepto de lectora híbrida— 
ha analizado más de quinientas dedicatorias y ha demostrado cómo la construcción de las dedica-
tarias afectaba en la configuración de una lectora ideal.
16.  Véase Ravasini (2010: 72-73), quien además vincula esta parte del prólogo —donde denota un 



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 425

Studia Aurea, 19, 2025

que este empleo de la representación innominada de las damas tiene en el nuevo 
Cortesano. Ya no se apela a una mujer singular o cargada de autoridad, ciencia, 
inteligencia o belleza, como Vittoria Colonna, sino de forma global a todas las 
mujeres de la corte y, en concreto, a las valencianas. Este hecho tiene una serie 
de implicaciones en las bases de la argumentación.17

Ravasini (2010: 80) concluye que la corte de Urbino, aunque pequeña y 
marginal, logra proyectar su imagen al resto de Europa, mientras que la corte 
valenciana al adoptar este modelo italiano busca “reafirmar su propia identidad 
de mundo apartado y elitista, que da la espalda a la ciudad y que se encierra en 
ritos mundanos”. Ninguno de los personajes femeninos de Milán alcanza la 
singularidad de Colonna. Milán no puede aspirar a dicho grado de abstracción 
a partir de la construcción de un auditorio de élite que trascienda las barreras de 
la corte valenciana. Sin embargo —y por paradójico que parezca—, aunque 
Milán tal vez no pretenda proyectar la imagen de esta corte al extranjero, sino 
retratar su singularidad, la construcción de la mujer dedicataria innominada y 
pluralizada consigue dirigirse a un número mayor de lectoras, al menos su ima-
gen de lectora ideal no está tan restringida, lo que le permite ampliar su audito-
rio. Este hecho coincide tanto con su definición más abierta de la dama (iii, 
179-180) como con su visión menos erudita de la conversación de palacio más 
apegada al humor y al juego. Una dama, sin tener que alcanzar las dotes de la 
musa de Miguel Ángel, sería capaz de acceder a la materia de este diálogo.

La sombra de Castiglione: prolegómenos para el análisis  
de la interlocutora femenina

En la obra de Castiglione aparecían cuatro personajes femeninos: la duquesa 
Elisabetta Gonzaga, Emilia Pía, Constanza Fregoso y Margherita Gonzaga.18 
Quienes intervienen más veces en el diálogo son la duquesa y, sobre todo, Emilia. 
Lo más frecuente hasta el momento ha sido definir a estas interlocutoras como 
ornamentales o si acaso como moderadoras del discurso.19 Cox (2000: 387-389) 
las revaloriza a partir del estudio del contexto y explica que en un diálogo como 
Il Cortegiano, que incluye dentro de la categoría “documentary accounts of conver-
sations between named contemporary speakers”, era fundamental guardar el decoro, 

cambio de tono del humanístico al conceptismo cuatrocentista— con las dedicatorias de las novelas 
sentimentales, como Arnalte y Lucenda de Diego de San Pedro, dirigida a las damas de la reina.
17.  Parto para estas matizaciones de lo expuesto en Perelman y Olbrechts-Tyteca (2008: 40-46) 
sobre el auditorio universal y sus diferenciaciones con el auditorio de élite.
18.  Para la identificación de las interlocutoras, remito al diccionario de personajes que incluye la 
edición de Cian (1894: xx, xxiii y xxv). 
19.  Smarr (2005: 194) y Cox (2013: 70) inciden sobre todo en el papel de Emilia como mode-
radora. 



426	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

y no habría sido verosímil la aparición de mujeres que dominaran argumentati-
vamente el diálogo, ya que ellas no habrían podido acceder a dichas enseñanzas 
en la universidad. Esto pone el acento de la revalorización en aspectos extratex-
tuales que son francamente valiosos, pero creo que las intervenciones de las mu-
jeres de este diálogo italiano, aunque breves, son a veces más enjundiosas de lo 
que se ha considerado. La complejidad del género del diálogo precisa de un aná-
lisis más cuidado que no juzgue la mayor o menor trascendencia de un personaje 
solo en función de la extensión de sus alocuciones; un breve turno de palabra 
tiene en muchas ocasiones resultados sustanciales en las conclusiones.

Para entender las técnicas que operan en el diálogo resulta crucial tener en 
cuenta el carácter argumentativo de esta forma literaria, una argumentación inte-
ractiva en la que todos los elementos de construcción del coloquio tienen una 
implicación en las tesis finales defendidas a partir de la voz de unos interlocuto-
res. El problema estriba en que se tiende a analizar a estos sin entender los meca-
nismos que sirven a los dialoguistas para dotarlos de personalidad, que no son los 
mismos que encontramos en una novela o en una obra de teatro; en el diálogo los 
interlocutores se definen por su forma de comportarse en la conversación, por el 
tipo de argumentos que manejan, por su oposición o aceptación de las tesis, por 
su capacidad para razonar de manera más o menos compleja, por las fuentes y 
anécdotas que citan en sus discursos, por su talento para meterse en el bolsillo al 
resto gracias a la narración de anécdotas, chistes y chascarrillos y, en definitiva, 
por su capacidad intelectual más o menos desarrollada para razonar, convencer y 
entretener por medio de la palabra. Si no se tienen en cuenta estas premisas, lo 
más probable es que se subestime el valor de un personaje y —como resultado— 
se pierda parte del mensaje final, porque el análisis argumentativo de los textos 
resulta fundamental para poder extraer el sentido profundo de las obras.

En Il Cortegiano las interlocutoras tienen funciones que son verdaderamen-
te llamativas. Son la duquesa y Emilia las que deciden la organización de la 
conversación y establecen las bases del pacto argumentativo.20 La duquesa deci-
de interrumpir el coloquio en los libros (ii y iii), y en cualquier caso siempre es 
ella la que da la venia para que los interlocutores se levanten y abandonen la sala. 
Si bien ella no interviene, en efecto, en el meollo de la disputa, considero que su 
función no es desdeñable si se compara con otras mujeres de la historia del diá-
logo, puesto que en este caso su actuación sí tiene implicaciones en la organiza-
ción del discurso, aunque no modifique sustancialmente el devenir de la argu-
mentación.

Algo diferente sucede con Emilia, la interlocutora más interesante desde el 
punto de vista argumentativo; no solo porque es la que tiene mayor actuación 
en el coloquio, sino porque sus palabras están cargadas de razones que defende-
rán la consideración de la mujer con una voz muy singular. Este papel activo 

20.  Sobre el pacto argumentativo: Vian (2001b: 176-181).



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 427

Studia Aurea, 19, 2025

puede constatarse en varias intervenciones magistrales a lo largo del diálogo.21 
Como botón de muestra, puede verse la reacción de la interlocutora en el libro 
iii, cuando el Magnifico Iuliano está respondiendo al discurso misógino de Pa-
lavicino fundamentado en Aristóteles (Pr. iii). Paradójicamente, Iuliano parte 
también de la lógica aristotélica para defender que la sustancia en ninguna cosa 
puede recibir más o menos, por lo que la mujer no puede ser una realización 
menor de la sustancia. Sucede entonces lo que Palavicino temía al inicio de la 
discusión: Emilia se queja de que no entiende nada de lo que están tratando y le 
pide claridad a quien ejerce entonces el magisterio: “Per amor di Dio, -disse, 
-uscite una volta di queste vostre materie e forme e maschi e femine e parlate di 
modo che siate intenso” (iii, xvii, 275, Barberis ed.).

Esta declaración —que podría parecer simplemente una muestra patente de 
la incompetencia de esta mujer en materia filosófica— revela en realidad que la 
inteligencia de Emilia sienta las bases de un debate real que no se entretenga en 
vacuas disquisiciones filosóficas. La intervención de Emilia condiciona las tesis 
finales del diálogo, pues permiten a Iuliano explicar por qué introduce este de-
bate sobre la mujer en términos que serían propios de la escolástica. Por mucho 
que Iuliano, como representante del humanismo, no quisiera detenerse en estas 
divagaciones lógicas, no tenía más remedio que responder a estas cuestiones 
porque eran argumentos que se incluían en la Querelle des femmes, de lo contra-
rio dejaría el terreno libre a los detractores de las mujeres. Es una forma de 
desacreditar —a partir de la voz femenina— un discurso filosófico que solo se ve 
obligado a introducir para agotar la cuestión. La participación de esta sabia mu-
jer lo matiza y especifica el verdadero sentido de su inclusión. Este es solo un 
ejemplo de algunas de las intervenciones de Emilia pendientes de análisis, que 
permiten hacerse cargo de cuáles son los antecedentes con los que Luis Milán se 
topó al imitar al humanista italiano.

Estando a las lenguas: la argumentación de las damas  
en El cortesano de Luis Milán

Los turnos de palabra no son la única conquista de estas damas valencianas 
construidas por la pluma de Luis Milán; su papel en la argumentación es más 
determinante que en el modelo. La entrada de estas voces femeninas se lleva a 
cabo por medio de los géneros intercalados, como el teatro o la poesía cancione-
ril, donde la presencia de la mujer está más consolidada que en el diálogo.22 Esto 

21.  Cox (2000: 392) ha identificado la más evidente (Cortegiano, iii, lxi-lxiii), aunque el análisis 
sigue pendiente.
22.  En la poesía de cancionero no podemos entender que haya una interlocutora, sino que la voz 
es más bien la masculina que se dirige a la mujer. Según afirma Pérez Priego (1990: 6-7), la dama 



428	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

podría hacernos pensar que ellas aparecen solo en las partes performativas o 
poéticas. Sin embargo, debemos analizar con mayor cuidado la obra para revelar 
cómo las interlocutoras intervienen en el plan argumentativo general.

En la jornada primera, entran en procesión nueve parejas de nobles de la 
corte de Valencia, todos ellos capitaneados por la reina Germana de Foix y su 
esposo, el duque de Calabria, Fernando de Aragón. Tras ellos y en alternancia, 
un galán con una dama,23 van incorporándose en la escena el resto: Luis Vique 
y Mencía Manrique; Luis Margarite y Violante Mascó; Pedro Mascó y Castella-
na Bellvís; Joan Fernández de Heredia y Jerónima Beneito; Diego Ladrón y 
María de Robles; Francisco Fenollet y Francisca Ferrer; Miguel Fernández y 
Ana Mercader; Baltasar Mercader e Isabel Ferrer; Berenguer Aguilar y Leonor 
Guálvez.24 Antes de que aparezca la sexta pareja se introduce el trasunto del au-
tor: Luis Milán y en su caso sin una dama que lo acompañe (i, 94).

A estas damas se añaden otras de forma progresiva: doña Luisa, nuevas mu-
jeres de procedencia castellana (Beatriz de Osorio, Joana de Guzmán, Merina de 
Tovar y la bufona Joanilla de Dicastillo) —que intervienen cuando se va a tratar 
la cuestión de si las mujeres valencianas también pueden considerarse damas— 
(iii, 178-180) y criadas que participan de las partes más costumbristas del diálo-
go (p. ej. iv, 217-219).

Para enfrentarnos a este análisis, hay que recordar las peculiaridades forma-
les de la obra y su hibridación genérica. Simplificando mucho, podríamos decir 
que en el texto hay dos modos principales de recurrir al diálogo (y me refiero 
solo al género del diálogo en prosa). En primer lugar, el diálogo de réplicas más 
breves con fines de crítica de las costumbres, donde hay un gran uso del humor, 
muchas veces difícilmente comprensible y que va más allá del conceptismo de la 
poesía de cancionero. En estas partes, la argumentación está muy diluida, aun-
que puede seguir rastreándose. Hay que pensar que en el diálogo lucianesco-
menipeo la argumentación se difumina también en muchas ocasiones. En dicho 

aparece “como tema lírico, objeto a un tiempo de los loores y las quejas del poeta amante, es el 
único centro de la creación poética”, e incluso a veces figura como sujeto literario en las pocas 
composiciones atribuibles a damas que recogen los cancioneros. Si bien no coincido con gran 
parte de sus conclusiones, sí considero acertado el calificativo de “carnavalesco” que Cozar (1995: 
119 y 124) emplea para definir la inversión que se produce en El cortesano de Milán de los tradi-
cionales papeles de caballero y dama de la poesía de cancionero. Sin embargo, y como intentaré 
mostrar, no siempre el tono es simplemente burlesco, sino más bien jocoserio y está fuertemente 
vinculado al modelo lucianesco-menipeo.
23.  Esta alternancia de sexos se produce también en Il Cortegiano (i, vi, 26).
24.  Sobre la reina Germana una fuente capital es la obra del Marqués de Cruïlles (vid. Belenguer 
2007) y sobre el duque de Calabria y su educación: López Ríos (2008 y 2009). Para el resto de los 
personajes, vid. Vega (2006) y la anotación de García Sánchez (2019). Cox (2000: 387-388) 
considera más excepcional que interlocutoras femeninas de inspiración histórica tomen la palabra 
en un diálogo, pues supone una ruptura más contundente del decoro, aunque el modelo de Milán 
no es ciceroniano.



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 429

Studia Aurea, 19, 2025

modelo se recurre a una serie de técnicas argumentativas como el pro-contra, el 
juicio forense, el diálogo de réplicas breves (el más influyente en la posteridad), 
y además se introduce la sátira, la fantasía, la variedad.25 Todos estos recursos 
están muy presentes en la obra de Milán.

Al comparar el texto de Milán con su modelo, lo que más puede extrañar-
nos es el paso de un texto donde Castiglione muestra la argumentación de forma 
patente, como en la vía platónico-aristotélica-ciceroniana, a un diálogo con gran 
recurrencia a la parte narrativa, que difumina la argumentación más propiamen-
te teórica y el elemento didáctico, y se entrega al humor más disparatado, a la 
distensión y al juego, rasgos todos ellos que hay que achacar al cambio de tradi-
ción. Conviene no olvidar que en Il Cortegiano (ii, xlv) había un intento de ir 
por estos derroteros, de escenificar el humor, pero Emilia lo detiene sin contem-
placiones.

Lo que afecta de forma más directa a la selección de los personajes femeni-
nos es el hibridismo formal. La incorporación de otros géneros motiva el paso 
de cuatro interlocutoras en Castiglione a más de quince en el texto de Milán. Se 
recitan composiciones poéticas (sobre todo el trasunto del autor); se incluyen 
colecciones de sonetos, mascaradas mitológicas sobre la guerra de Troya, repre-
sentaciones parateatrales y teatrales (“al natural”), cuentos, facecias, duelos poé-
ticos, etc.

Asimismo, la crítica de las costumbres —también potenciada por la meni-
pea— induce a que el personaje femenino esté más presente, pues va a ser nece-
sario para escenificar actitudes que, en una argumentación más teórica, podían 
elidirse. Castiglione no representa a una dama que se autodefienda, sino que 
busca voces masculinas que se opongan a Palavicino, el mayor antifeminista. 
Esto tiene que ver con que el personaje femenino no tenía una tradición dialó-
gica de peso como para llevar a cabo su propia defensa, y está vinculado con las 
actitudes caballerescas que muestran estos varones al salir a amparar a la dama. 
Con todo, existen determinados pasajes en el texto italiano donde estas relacio-
nes se tensan y la voz de la mujer resuena con una singularidad infrecuente en 
un diálogo.

Milán construye una serie de escenas con gran predominio de recursos dra-
máticos, propios también del género del diálogo, donde las damas sí tienen 
mayor participación. En las partes más teóricas del texto, las mujeres no están 
presentes y los interlocutores suelen reducirse a Luis Milán, Joan Fernández de 
Heredia y otros varones en alternancia, como maestre Çapater.26 Sin embargo, 
no puede considerarse que el diálogo-género ocupe solo estas secciones, sino que 

25.  Sobre las innovaciones que introduce Luciano en el diálogo: Bompaire (1958: 547-585) y 
Vian (2005 y 2010: lii-lv).
26.  Sobre el poeta Juan Fernández de Heredia (c. 1480-1549), el más joven de los poetas que 
figuran en el Cancionero general, véase Bustos (2009: 167-168). 



430	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

el diálogo es el género principal en el que se incluye el resto en dependencia y en 
un nivel jerárquico inferior. Esta unidad puede justificarse gracias al análisis bajo 
la poética del género del diálogo y del hibridismo formal característico de la 
menipea. Dicha forma de proceder permite observar claramente cómo la argu-
mentación se traslada también a las partes más performativas y cómo no hay 
fronteras rígidas entre géneros, sino que estos se comunican y retroalimentan. 
Existe una tendencia a interpretar solo como argumentación aquellas partes de 
réplicas más extensas y de mayor densidad teórica.27 Esto se debe a que la crítica 
ha buscado el mismo modelo genérico que había seguido Castiglione, pero la 
imitación en este caso implica un cambio de tradición. Nos encontramos ante 
un texto formalmente distinto, por mucho que el tema, e incluso algunos aspec-
tos de su peculiaridad formal, estuvieran in nuce en Il Cortegiano.

Dentro de las variadas funciones que las mujeres tienen a nivel argumentativo 
en este texto, analizaré a continuación algunas de las más representativas. En la 
primera escena, todos los personajes van entrando en parejas y el narrador se recrea 
en su descripción y en juegos caballerescos como la cacería de amor. Realmente se 
trata de una cacería de celos. Todo sucede a partir de la descripción de sus vesti-
mentas y de los motes, de invenciones que exhiben y que el resto debe descifrar.28 
El tema, pues, —aunque muy diluido en las escenas costumbristas— es el de la 
celotipia. Las parejas se acusan de infidelidades. Gilot (uno de los bufones que 
habla en valenciano) aparece en escena vestido de terciopelo verde y con una mona 
en la cabeza como montera. La reina no duda en resolver el enigma:

El duque, mi señor, es lo verde que traes, que está en verdor, que se madurará su 
amor; y la mona, por remedar que en amor quiere engañar, como suelen todos los 
falsos hombres. Y tú sales por majadero, que majarás en este banquete por alcahue-
te (i, 84-89).

En esta primera intervención vemos el ingenio de la interlocutora para 
bromear a la altura de los varones y responderles con las estocadas que mere-
cen. Estas pullas suponen un arma de ingenio retórico, que sitúa a las interlo-
cutoras al mismo nivel que sus maridos.29 Las damas conocen las infidelidades 
de los caballeros y se sienten con la autoridad para reprenderlos. Gilot está 
implicado como alcahuete y acusará a otro de los bufones, el canónigo Esther, 
que al parecer había llevado encomiendas a Beatriz de parte de Luis de Vique. 

27.  Solervicens (1997: 178) y Sánchez Palacios (2015).
28.  Estas invenciones pueden vincularse a la escena de Il Cortegiano (i, ix) donde se propone in-
terpretar qué significa la “S” que lleva la duquesa en la frente.
29.  Asimismo, y según explica Vian (1988: 184-185), tanto los chistes como las pullas contribu-
yen en la ficción conversacional a crear la familiaridad y variedad entre los personajes. Estos recur-
sos son más acusados en los diálogos de linaje lucianesco, como ejemplifica con gran maestría el 
anónimo Viaje de Turquía.



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 431

Studia Aurea, 19, 2025

Esto hace que entre en escena Luis de Vique (el infiel) y doña Mencía Manri-
que, su esposa, con unos ojales que contienen ojos, como signo de los celos, 
tal vez en referencia a la diosa Hera y al pavo real (Ov. Met. i, 722-723). Las 
burlas y pullas entre los maridos acusados por celos y sus mujeres que los celan 
derivan en una intervención de doña Mencía de gran interés. Sus acusaciones 
contienen un lamento algo más serio y existe un contraste entre los juegos 
previos y sus palabras:

—Señora doña Violante Mascó, yo quiero cobrar mis celos y de aquí adelante no 
me los ampre más, que no se los emprestaré —pues burla dellos—, sino a la señora 
doña Castellana Bellvís, su cuñada, que me han dicho que, por no ser celosa, dize 
su marido que no es amorosa y va a buscar el amor fuera de casa. Y porque sea más 
casero, no debe dexar un día en la semana de ser celosa, que a maridos que se des-
mandan, los celos los enfrenan. Y si muerden el freno como a cavallos desbocados 
y pasan la carrera hasta donde quieren, cuando se cansarán o alcançarán, bolverán 
a su casa y conoscerán que su mujer les mostrava con los celos los recelos que tenían 
de su perdición, que no hay amor sin celos, ni cordura sin recelos (i, 88).

El tono jocoserio, típicamente menipeo, se siente en estos contrastes. 
Mencía demuestra su capacidad para argumentar mediante la analogía: los 
amantes son como caballos desbocados que soportan el freno de sus esposas 
hasta cansarse y volver a casa. La analogía aporta un argumento que, aunque 
no pueda juzgarse como empírico, fue empleado por no pocos filósofos como 
Platón, ya que se apoyaba en una imagen de la realidad, lo que sin duda apor-
ta un grado de verismo de cara al auditorio.30 A partir de su propia experien-
cia, la dama llega a extraer conclusiones generales. Su argumentación se im-
pregna entonces de recursos propios de la poesía de cancionero: la antítesis 
(“no hay amor sin celos ni corduras sin recelos”) y la annominatio (“celos”, 
“recelos”). Estas figuras no son meramente ornamentales: Mencía expresa la 
contradicción que supone la necesidad de sentir celos para que su marido se 
considere amado y, al tiempo, la obligación de mantenerse vigilante y recelosa 
ante las correrías de los maridos.

El diálogo se interrumpe con la entrada de la tercera pareja; la argumenta-
ción se abre paso a partir de la distensión y de las pullas constantes. Se trata de 
una forma muy eficaz de simular la conversación real con un menor grado de 
destilación de lo que se observa en Il Cortegiano. Existe, pues, una fusión de ar-
gumentación y performatividad. Según entran Pedro Mascó y doña Castellana 
Bellvís, van a retomar el tema de los celos. Castellana pide a Mencía que le deje 
ahora a ella sus “celos” para poder reanudar el tema. Su argumento es que “por 
no tener celos don Pedro, mi señor me tiene por desamorada y vase a buscar 
nuevos amores fuera de casa” (i, 89).

30.  Véase al respecto: Perelman y Olbrechts-Tyteca (2008: 499-500).



432	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

En toda esta primera escena se constata la capacidad que tienen las damas 
para hablar con gracia y sprezzatura, y para resolver los motes, a igual nivel que 
los caballeros, e incluso a veces con mayor sentido del humor;31 una hilaridad 
que pone en ridículo al varón y lo desacredita. Lo vemos, por ejemplo, en la 
entrada de la quinta pareja: Diego Ladrón y doña María. Ella está vestida de 
terciopelo negro y “toda broslada de unas sierpes muy al natural, que tenían 
cortado el pescueço un tercio y de la cola otro tanto” (i, 92).32 El mote en la 
montera decía: “En el medio está lo bueno, / que en los estremos / se pierden los 
que perdemos” (i, 92). La interpretación que hace del mote doña Jerónima es 
sumamente sofisticada y está acorde con las malicias de los varones:

[...] que a nosotras havéis hecho sierpes y a vos apoticario, que para que nos puedan 
comer, que no emponçoñemos, nos havéis hecho sacar a la señora vuestra mujer 
cortadas las cabeças y colas, mostrando que las mujeres tenemos la ponçoña en la 
cabeça y en los pies, de mal parleras y muy andariegas. Y encobrís esta malicia con 
el aviso que dais en el mote, diziendo: “En los estremos se pierden los que perde-
mos” (i, 92-93).

Don Diego, ante dicha lectura alegórica, declara que ella es una malpensa-
da, porque su intención era otra: explicar “donde consiste la virtud para bien 
obrar”. Joan Fernández considera que su mujer “tiene la cola de paja” y por eso 
“del fuego se teme” (i, 93). Es decir, por medio de la fraseología acusa a Jeróni-
ma de susceptibilidad. El marido se apoyaba en Mt. 10, 16, para justificar la 
identificación de la mujer con la sierpe en su connotación positiva con la pru-
dencia, pero a la vez esa prudencia se desvía hacia Lucifer, por seguir sus conse-
jos. Pero Jerónima no se queda atrás y ridiculiza con gran agudeza la argumen-
tación de su marido; sus alegorías sobre el reptil de tanta trascendencia bíblica le 
parecen facilonas exégesis propias de un predicador barato:

Señoras, preicador es mi marido y yo no lo sabía. Sepamos dónde preíca la cuares-
ma y vamos a oílle. Yo creo que será a casa de don Antón Vilaragut, que por lo que 
allí haze y dize le hizo don Luis Milán una obra, donde le haze en ella Adán y a doña 
Antona Vilaragut y de Heredia, Eva. Que no se caçaría mejor cosa en esta caça que 
don Luis Milán la hiziesse correr por aquí como a liebre a ruegos de todas las da-
mas... (i, 94).

31.  Colella (2016) demuestra que el concepto de sprezzatura fomenta en El cortesano una estética 
de improvisación y espontaneidad asociada con el tipo de música a la que se alude en la obra. En 
este sentido, resulta fundamental vincular dicha teoría estética de la sprezzatura o apariencia de 
descuido con lo que Vian (1988) definió como ficción conversacional del diálogo, ya que mediante 
esta se simula que la conversación es real. El procedimiento consiste en imitar las imperfecciones 
de la conversación corriente (interrupciones, saltos de tema, etc.), pero con valor estético, lo que 
en El cortesano se muestra de forma más realista de lo común.
32.  Aunque se trata de una imagen muy extendida, conviene recordar que también en Il Corte-
giano (i, ix) se comparaba a la mujer con la serpiente.



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 433

Studia Aurea, 19, 2025

La burla contiene una referencia a una supuesta obra del propio autor Mi-
lán, en la que Antonio Vilaragut y su mujer eran Adán y Eva. Compara, por 
tanto, las palabras del marido con una obra teatral y sugiere que la representen 
por petición de las damas.33 Como vemos, Jerónima no aplica procedimientos 
argumentativos complejos, pues las chaladuras de su marido no lo merecen, sino 
que recurre a ridiculizar sus palabras demostrando una gran capacidad para con-
traargumentar a partir del humor y el juego de ingenio.

En otras ocasiones, las intervenciones de las mujeres denotan curiosamente 
una intención de disputar en medio de acciones que son más bien dramáticas. 
Como muestra, veamos una alocución de Mencía. En ella, la interlocutora res-
ponde a los versos que le ha dedicado Luis Vique al ofrecerle un puerco muerto 
(“Presento de lo que dais / muerto pues que vos matáis”):

—No sabía yo que fuesse matadora, por esto el médico de nuestra casa no sabía 
dezirme el otro día qué mal era el de vuessa merced. Agora veo que mejor están los 
amadores enfermos que estando buenos.
Dixo el duque:

—Señora doña Mencía, a essa razón no se le puede responder estando a las 
manos, sino a las lenguas, en conversación de damas y no entre puercos. Yo me 
acordaré della a su tiempo, por que vuessa merced nos la haga de dárnosla a enten-
der (i, 101).

La interlocutora pretende extraer conclusiones a partir de lo anecdótico. El 
duque, que ejerce de moderador, entiende que no debe entremezclarse la cacería 
de amor con un diálogo argumentativo. Ella quiere pasar a teorizar sobre los 
conceptos del amor. Luis Vique ha llamado a su mujer “matadora”, y ella —si-
guiendo los preceptos del amor cortés— concluye que los amadores están mejor 
estando enfermos que buenos. Es decir, mientras los caballeros se esfuerzan en 
conseguir el amor de las damas, les guardan fidelidad. Tal vez haya que leer un 
doble sentido en la visita del médico al que alude Mencía, ya que los varones 
acusan a Luis Vique de haber contraído la sífilis. Sin embargo, el duque no per-
mite que la interlocutora desarrolle ahora su teoría, sino que lo posterga hasta 
después de la cacería. Terminada la cacería y el banquete posterior, el duque 
cede la palabra a Doña Mencía, para que explique su razonamiento:

Señor, lo que yo dixe fue que mejor están los amadores estando malos que buenos, 
porque la dolencia de los que aman es salud para la honra de sus damas, pues estan-
do malos sus servidores, muestran no estar sanos de favores. Y estar los galanes do-

33.  Sobre este caballero de Calatrava, vid. García Sánchez (2019: 94). En unas coplas de Luis 
Milán (Villanueva 2011: 95-98), se habla también de un “entremés de Adán y Eva”, al parecer 
cantado en valenciano en las fiestas del Corpus Christi, y se dice que los Vilaragut representan 
papeles en la pieza. Eva es la mujer y se alude con tono paródico a la edad de Vilaragut y a cómo 
su esposa se habría buscado un Adán más joven.



434	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

lientes, desfavorescidos, es sanidad para ellos, pues no andan atrevidos sino para bien 
servir y no enojar, que si estuviessen sanos de bien tratados, andaran descuidados en 
el servicio de sus damas, pensando que no pueden parescer mal de cualquier manera 
que sirvan los que por buenos servicios han allegado a parescer bien. Y van engaña-
dos, que los que se descuidan son los que se pierden. Y como mi señor don Luis 
Vique tiene bien provado ser esto lo mejor, siendo marido, se trata conmigo como a 
servidor. Y a quien tal haze, meresce que nunca le contradiga su mujer (i, 123).

Este es un claro ejemplo de cómo el estilo de las coplas se extiende a los razo-
namientos de los personajes, quienes se expresan con parecida conceptuosidad y 
argumentando a partir de la paradoja. Es una muestra de que la hibridación gené-
rica no funciona por secciones o superposición, sino con una complejidad mayor 
que hay que analizar en el plan argumentativo conjunto de la obra y sin perder los 
géneros intercalados y dependientes. Mencía considera que el varón es más fiel 
cuando no ha obtenido el amor seguro de la dama. Con todo, Mencía confirma 
que su marido se porta con ella como “servidor”, por tanto, no parece ser de los 
que descuidan a sus mujeres. Luis de Vique recoge el guante y termina haciendo 
hincapié en la necesidad de mantener la relación de vasallaje del cortejo con la 
amiga durante el matrimonio, pues —concluye en forma de retruécano—: “las 
amigas que son buenas para mujeres agradan más que las mujeres que son buenas 
para amigas” (i, 124). Ante esta afirmación conciliadora, Joan Fernández vuelve a 
la carga con las pullas y se burla de don Luis, al que considera aquejado de un 
dolor de “quijal” que don Diego Ladrón —recurriendo en este caso a una rima 
popular— bautiza “el mal del tordo”; alusiones chistosas a su necesidad sexual no 
resuelta.34 La mujer se abre paso entre chascarrillos hirientes para acusar a los ca-
balleros de no tener amor y decir que su esposo ha sido ungido (“oleado”) del mal 
de amores. El malicioso de Joan Fernández —quien guarda en la memoria las 
alusiones al médico que había visitado a don Luis sin acertar en el diagnóstico— 
afirma entonces que Luis Vique había tenido que ser “bautizado del agua de palo, 
que mal francés fue su amor” (i, 125). Juega, por tanto, a devolverle el símil sacra-
mental, que Mencía emplea en buen sentido (oleado del buen amor), en forma de 
un “bautismo” con la infusión que se bebía para curar el mal francés hecha a partir 
de “palo santo”, el árbol del guayaco procedente de América.35

Como puede verse, los varones reciben estas enseñanzas entre burlas. El texto 
se impregna de un tono jocoserio y se llena de contrastes. Dichas reflexiones feme-
ninas cobrarán mayor sentido cuando pasen por el tamiz de la teoría del cortesano 
desarrollada por maestre Çapater, un personaje que hay que asociar también (por 
su nombre) con el zapatero que aparece en dos textos menipeos: El Crotalón y El 

34.  La rima la completarían los propios lectores a partir del conocido refrán: “El mal del tordo, 
el pico delgado y el rabo gordo” (Correas 2000: 767).
35.  Explica dicho remedio Monardes en su Primera, segunda y tercera partes de la historia medici-
nal de las cosas que se traen de nuestras Indias Occidentales que sirven en medicina, f. 12v-16r.



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 435

Studia Aurea, 19, 2025

diálogo de las transformaciones de Pitágoras.36 Él dice que el buen cortesano ha de 
ser por encima de todo buen cristiano (v, 260-261), lo que nos hace pensar que 
no todas las actitudes que se han escenificado son —según repite la crítica— mo-
delo para el perfecto cortesano, sino que algunas son reprobables, y el interlocutor 
femenino juega un papel crucial en ponerlas en tela de juicio. Como explica Rava-
sini (2010: 85-86), existe un cambio de tono en el discurso de Çapater, quien 
introduce temas más serios y comprometidos con el contexto político y religioso, 
como, por ejemplo, el grave error de casar a una hija o enviarla al convento sin su 
conformidad. Pero lo que nos interesa es su insistencia en la indisolubilidad del 
compromiso (“y después de prometido, no dexarlo de cumplir por ninguna 
cosa...” [v, 262]) y su censura contundente de la traición (“También derreputa 
mucho la traición, pues el cielo y la tierra no la pueden çufrir...” [v, 262]). Estas 
palabras de Çapater reafirman las quejas de las mujeres ante las infidelidades de sus 
maridos y están acorde con la insistencia de Mencía en buscar una fórmula para 
salvaguardar la fidelidad conyugal; deben mantener vivas las actitudes de servicio 
que tuvieron los caballeros y damas antes del matrimonio.

De nuevo en la jornada tercera las mujeres tienen un papel fundamental en 
la discusión. En ella las damas interpretan un soneto de Milán, donde las acusa 
de burlar a sus enamorados. Aunque es muy frecuente la autorrepresentación del 
autor en el diálogo e incluso su autocita, en este texto el hibridismo permite 
introducir sonetos y otras composiciones poéticas que terminan convirtiéndose 
en el tema de debate.37 Mencía es quien da licencia para la lectura del soneto por 
parte de Luis Milán. Se compara a la dama con cazadoras que van tras los ciervos 
a la brama. El poema concluye con la solicitud por parte de la voz del amante de 
que la mujer no lo maltrate con la burla, ya que se considera que tiene todo el 
gobierno de él.

En esta ocasión, la primera en reaccionar ante la lectura del poema es doña 
Luisa. Ella comienza el “razonamiento”, la disputatio, e incita a la que hasta el 

36.  Tordera (2001: 116-117, n. 17) considera que este personaje se introdujo en la fase final de 
redacción de la obra, cuando Milán decidió cambiar el destinatario y dirigirle su libro a Felipe II. 
Asimismo, Tordera (2001: 117, n. 17) identifica a este interlocutor, a partir de Ximeno (1747: i, 
126-127), con Luis Sabater († 1555), sacerdote valenciano, doctor en Teología, beneficiado y 
acreditado predicador que compuso una obra en valenciano para confesores: Confessonari noua-
ment ordenat... (J. Mey 1555). Esta identificación no es contradictoria con sus vínculos con un 
artesano, en concreto con un zapatero con amplia tradición en la literatura menipea, desde el 
Gallo de Luciano. Ya Meregalli (1988: 66-67) asoció al maestre Çapater con un representante de 
la clase artesana y burguesa de Valencia y, aunque sus apreciaciones se han rechazado en pro de la 
identificación de dicho personaje con Luis Sabater, no considero que ambas interpretaciones sean 
incompatibles.
37.  Vian (2019: 497-499) analiza casos en los que los autores citan sus versos en los diálogos: el 
más paradigmático es el de Petrarca en Secretum, pero tal vez aquí interesa más el de Barahona en 
sus Diálogos de montería, quien introduce sus versos para elaborar un ejercicio de autoexégesis, 
repartida entre tres interlocutores. En el caso de Milán, la exégesis la elaboran las mujeres, lo que 
es una muestra también de su competencia intelectual.



436	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

momento tiene la lengua más afilada, doña Mencía. Luisa le pregunta qué opina 
del trato que les ha dado a las damas en este poema. Siguiendo el mismo símil 
del poema, Mencía dice que los varones no pueden compararse con ciervos, 
porque no hay saeta de amor que los alcance, ya que aman de burlas. Las figuras 
retóricas del soneto son las que utilizan en la argumentación posterior que parte 
de la exégesis del poema, en un ejercicio intelectual llevado a cabo por las pro-
pias damas. Mencía se afana con la antítesis más adelante y dice que los hombres 
toman “las burlas en serio y las veras en burlas”. Castellana prosigue la crítica al 
autor, pero la más contraria a las declaraciones de Luis Milán es Violante, que 
pasa al ataque ad personam sin preocuparle demasiado la búsqueda de la verdad. 
Ella analiza psicológicamente al personaje de Luis Milán y achaca que critique 
el amor de las mujeres a sus malas experiencias:

Y deve ser que a él le deve ir mal en amores y querría ser amado, como muestra al 
final del soneto, diziendo a su dama que, pues ella tiene el govierno suyo bien man-
dado y enfrenado, hecho cavallo de amor, que no le ensille burlando dél, como 
hazía Laura a su Petrarca, que lo governava como a cavallo bien enfrenado, que en 
desmandarse de confiado, le dava una çofrenada y en acovardarse de triste, le afloxa-
va la rienda, según nos contaba don Luis Milán un día delante su Margarita, que de 
velle muy triste le dixo: “Alégrate, que pues escrives como el Petrarca, yo leeré tus 
obras como Laura” (iii, 177-178).

La interlocutora parece apoyarse en la conocida anécdota de Aristóteles en-
sillado por la cortesana Filis, aunque Castellana sustituye al filósofo griego por 
Petrarca, y dice que la historia la había narrado el propio Luis Milán.38 Esto 
supone una técnica muy refinada, porque parte de la autoridad del mismo per-
sonaje al que denuesta (que a la vez es el autor). En este pasaje todas las damas 
se enfrentan con contundencia contra la imagen que el soneto ha dibujado de 
ellas. Los argumentos surgen de la misma forma poética, y revelan la interco-
nexión entre formas literarias. Las mujeres terminan arremetiendo contra el au-
tor, lo que hay que asociar con Il Cortegiano.39

Una vez que concluye esta disputa a la que subyace evidentemente la Que-
relle des femmes, se propone acudir al palacio real, y de nuevo es Mencía quien 
saca a colación otro tema vidrioso, que afecta ya no solo a la consideración de la 

38.  Según estudia Lacarra (1999: 343-344), se trata de un motivo de origen oriental “Aristóteles 
cabalgado”, cuya única versión completa hispánica nos ha llegado a través de López García de 
Salazar en su Libro de las bienandanzas e fortunas. La anécdota referida al propio Aristóteles apare-
cía en Il Cortegiano (iv, xlix) y varias veces en el texto de Milán con distintos grados de desarrollo 
(el más completo en ii, 147).
39.  En Il Cortegiano (ii, xcvi-xcvii) las damas se vuelven bacantes y embisten a Palavicino (el 
antifeminista), una batalla que concluye en juegos y risas. En la ficción sentimental, contamos con 
el ejemplo de Grisel y Mirabella de Juan Flores, donde la reina y sus damas terminan matando de 
forma muy cruenta a Torrellas.



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 437

Studia Aurea, 19, 2025

mujer, sino más específicamente a la de la cortesana. Mencía afirma que las da-
mas castellanas no juzgan a las valencianas dignas de la corte y que, por tanto, 
para ser damas hay que proceder del palacio, con origen castellano. En este de-
bate se puede leer un interés en definir no ya al cortesano sino a la dama y cuál 
ha de ser su origen.40 Ante la oposición de las mujeres, la cuestión la resuelve 
Luis Milán sustituyendo el argumento de tópico de lugar (las damas son aquellas 
que están en palacio) por un tópico de sustancia (las que tienen la categoría de 
damas pueden acceder al palacio), lo que revela una intención profunda de la 
búsqueda de la verdad (iii, 178).

En la jornada sexta, en el séptimo día, existe una parte del texto en el que se 
puede observar esta fusión genérica, así como el linaje lucianesco de la misma. 
Se trata de la deliberación que tiene lugar en la salacorte. El duque explica que 
“Valencia está muy infamada por todo el mundo de muy desamorada, que nin-
gún amor hay en ella”. Por ello, propone que “hagan las leyes para que las damas 
sean bien servidas y los caballeros que lo havrán menester sepan en qué las han 
de servir” (vi, 315). A lo largo del proceso —sumamente teatralizado e idealiza-
do— se busca teorizar cuáles son las actitudes que deben regir la vida del caba-
llero en su relación con las damas. El molde del texto es deliberativo. Hay que 
vincular este episodio con el tipo de diálogo que Vian (2005: 59-60) denomina 
“dramático de tradición judicial y forense”.41 Las leyes se introducen siempre 
como conclusión del proceso argumentativo, y se escriben en verso, como un 
producto más de la mixis genérica. Confluyen también otros modelos externos 
al diálogo, como el teatro y las formas de representación caballeresca tan presen-
tes en la corte. De hecho, el molde menipeo condiciona y posibilita la síntesis de 
tradiciones genéricas distintas, así como la inclusión de tonos y estilos dispares 
creando una obra original mediante la técnica de pastiche.

Intervienen en el juicio nuevos personajes, todos ellos pertenecientes a la 
nobleza valenciana y no siempre fácilmente identificables.42 La estructura argu-
mentativa es similar en las diez leyes, aunque con variaciones. En la mayoría de 
ellas (i, ii, iii, iv, vii, viii, ix y x) un varón presenta su acusación contra las 
mujeres, una dama ejerce la defensa, y el duque elabora la ley (siempre en verso) 
que tiende a responsabilizar a los caballeros de los defectos de los que se ha acu-
sado a las damas. En dos casos, que ocupan el axis de las diez leyes (v y vi), un 
varón explica que gracias a un sueño con dos deidades (Cupido y Venus) sabe 

40.  En este asunto, como en el tema de la lengua, subyace la pugna entre Valencia y Castilla, 
territorio este último que desde mediados del siglo xv experimentaba una pujanza económica, 
demográfica y política frente al resto de los reinos de España (ver J. Pérez, 2006: 13-26).
41.  En este caso concreto, debemos pensar en una deliberación con intención satírica que puede 
vincularse, por ejemplo, con el Iuppiter tragoedus, en el que, por cierto, se introduce el prosímetro.
42.  Entre otros, aparece una nueva interlocutora femenina: Ángela de Aragón y del Milán, condesa de 
Almenara, y al parecer pariente lejana de Luis Milán, quien para Vega (2006: 213) es una de las posibles 
candidatas con las que identificar a la dama del mote 52 del Libro de motes de damas y caballeros.



438	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

que hay que remediar algún defecto de los usos amorosos de los cortesanos. 
Entre el final de la vi ley y el principio de la vii, se intercala un pasaje en el que 
Luis Vique asegura haber soñado con Valencia, al igual que a Julio César se le 
había presentado una personificación de Roma al ir a cruzar el Rubicón, en una 
evidente referencia a la Farsalia de Lucano (Luc. 1, 185-191). A partir del re-
cuerdo del sueño de Vique, se introduce la aparición de la ciudad de Valencia 
como personificación, quien se confiesa enferma porque sus damas se burlan de 
los servidores y pide se hagan leyes para las mujeres igual que se han hecho para 
los caballeros. Esta acusación empuja al noble Joan de Cardona a incluir un 
nuevo cargo contra las mujeres: dominan desde Eva la voluntad del varón y, por 
ello, pueden ser llamadas palomando, porque la mujer es el mando y el hombre 
el palo. Sin embargo, ante esta acusación, la señora Margarita de Peralta presen-
ta la defensa. Ella muestra su capacidad ingeniosa y su espontaneidad para de-
fender a la mujer e invierte el mismo símil que ha usado el caballero:

Mucho se ha maravillado el señor don Joan de Cardona y ha quedado una flor de 
maravillas, que huele bien lo que ha dicho y paresce mal, pues no se usa. Temiendo 
estoy que se han de secar sus flores a la salida del sol de mi razón, que ya sale. Y digo 
que del palomando que ha dicho, lo mejor deste nombre es que el hombre sea palo 
para sostener el cuerpo de los trabajos que tiene el desseo del amor; y la mujer ha de 
ser el mando para moderar su mal dessear de los apetitos desmesurados que vuestro 
Cupido tiene. Y si a vuestra excelencia le paresce que yo he ganado este palomando, 
que es tener nosotras el mando para que no se desmanden los malos desseos de los 
que nos sirven, póngalo en la ley que se ha de hazer (vi, 320).

La interlocutora comienza despreciando los razonamientos del varón a partir 
de una metáfora: su explicación es una “flor de maravillas”, porque huele bien, 
tiene buena apariencia, pero no sirve para nada. Debajo de esta comparación en-
contramos la eterna disputa entre verdad y ornamento que está ligada a retórica y 
argumentación desde la Antigüedad. Margarita de Peralta parece, pues, preocupa-
da en llevar a término la discusión filosófica como construcción de la verdad. Para 
comenzar, parte de una metáfora (efectiva como proporción matemática), con la 
que descolocar la de su adversario: el varón es un palo, en efecto, porque debe 
mantenerse recto ante las adversidades de la voluptuosidad, y la mujer ha de ser el 
mando, que modere la desmesura de sus deseos. Este argumento convence a todos 
y lleva al duque a enunciar la séptima ley con la que pretende que las mujeres to-
men el mando para moderar los deseos de los hombres. En definitiva, se trata de 
una postura que convence, más allá de su estructura argumentativa, porque se 
fundamenta en la teoría neoplatónica del amor que estaba en las bases del hipotex-
to y que los interlocutores intentan encarnar en el modelo de cortesano.43

43.  Emilia utiliza en Il Cortegiano (iii, lxiii) argumentos similares para explicar al Aretino que 
debe acomodarse a la voluntad de la persona a la que ama y con ella gobernar sus deseos.



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 439

Studia Aurea, 19, 2025

Conclusión

El análisis de El cortesano de Luis Milán —partiendo de la teoría del género del 
diálogo y la argumentación— aporta novedades sustanciales a la hora de com-
prender la obra. He puesto de relieve la necesidad de vincular El cortesano de 
Luis Milán con el linaje de diálogos lucianesco-menipeos. Este cambio condi-
ciona el estilo y la forma argumentativa del coloquio.

En la primera parte de este trabajo, he mostrado que —a diferencia de lo 
que suele considerarse— las funciones de los personajes femeninos en Il Corte-
giano sí son relevantes. La duquesa, y sobre todo Emilia, tienen un peso en la 
argumentación del diálogo. Sus intervenciones, aunque breves, matizan en mu-
chas ocasiones las opiniones de los varones a lo largo de la disputatio y modifican 
las conclusiones del coloquio.

Es fundamental tener este precedente en cuenta al estudiar el nuevo Corte-
sano español. Sin embargo, en el texto de Luis Milán las interlocutoras se mul-
tiplican en número (pasan de cuatro a más de quince) y en variedad (se introdu-
cen mujeres de baja clase social). Esta amplificación del personaje femenino 
viene determinada por el cambio de tradición literaria, pues el modelo menipeo 
emplea géneros literarios intercalados, como la poesía y el teatro, géneros donde 
la mujer tiene mayor presencia que en el diálogo.

En el último apartado del trabajo, he analizado una serie de pasajes donde 
las mujeres participan en los procesos argumentativos. Ellas muestran una gran 
capacidad para argumentar a partir del humor y de las pullas, con una sprezza-
tura y gracia y que destacan dentro de la historia del género del diálogo europeo, 
donde las interlocutoras femeninas no son tan frecuentes. Los procedimientos 
retóricos por ellas empleados van desde la analogía, el argumento de autoridad 
y otros recursos argumentativos más complejos que se han examinado de forma 
pormenorizada. Las mujeres no son, pues, en este diálogo meras espectadoras o 
discípulas, sino que reclaman su turno para contribuir a la búsqueda de la ver-
dad que el diálogo pretende escenificar. Las actitudes que ponen en tela de jui-
cio, como la fidelidad de sus maridos, serán precisamente las que maestre Çapa-
ter reivindique en el final de la jornada quinta, cuando el tono burlesco se 
diluya y se repase cuál ha de ser la actitud del cortesano cristiano.



440	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

Bibliografía

Albert, Corinna, Sehen im Dialog. Bedeutungsdimensionen intermedialer Phäno-
mene in den spanischen Renaissancedialogen zu Kunst und Malerei, Stuttgart, 
Franz Steiner Verlag, 2017.

Bajtín, Mijaíl, Problemas de la poética de Dostoievski, Tatiana Bubnova, trad., 
México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1986, 2.ª ed. 2003.

Baranda Leturio, Nieves, “Women’s Reading Habits: Book Dedications to 
Female Patrons in Early Modern Spain”, en Women’s Literacy in Early Mo-
dern Spain and the New World, Rosilie Hernández y Anne J. Cruz, eds., 
London, Routledge, 2016, pp. 19-39.

Barberis, Walter, ed. notas y estudio, Il libro del Cortegiano, Torino, Einaudi, 2017.
Belenguer, Ernest, ed., Marqués de Cruïlles. Germana de Foix, última reina de 

Aragón, Valencia, Universitat de València, 2007.
Berger, Philippe, Libro y lectura en la Valencia del Renacimiento, València, Edi-

cions Alfons el Magnànim, 2 vols, 1987.
Bompaire, Jacques, Lucien Écrivain. Imitation et création, Paris, E. de Boccard, 

1958.
Burke, Peter, The Fortunes of the Courtier. The European Reception of Castiglione’s 

Cortegiano, University Park (Pennsylvania), The Pennsylvania State Uni-
versity Press, 1995.

Bustos, Álvaro, “Fernández de Heredia, Juan”, en Diccionario Biográfico espa-
ñol, Madrid, Real Academia de la Historia, 2009, xix, pp. 167-168.

Casas del Álamo, María, “Descripción de El cortesano de Luis Milán”, 2016, 
en Dialogyca BDDH, 19-06-25, <http://iump.ucm.es/DialogycaBDDH/
BDDH278/elcortesano/>.

Castaño Santos, Soledad, “El Cortesano: Luis de Milán”, Lemir, 28 (2024), 
pp. 1087-1344, 19-06-25, <https://parnaseo.uv.es/lemir/Revista/Revis-
ta28/Lemir28.html>.

Cian, Vittorino, ed. introd. y notas, Baldesar Castiglione, Il Cortegiano, Firen-
ze, G. C. Sansoni, 1894.

Colella, Alfonso, “Música y ‘sprezzatura’ en El cortesano de Luis Milán”, Revis-
ta de Musicología. SEDEM, 39-1 (Enero-Junio 2016), pp. 47-76, 19-06-25, 
<https://doi.org/10.2307/24878537>.

Correas, Gonzalo, Louis Combet, ed., Mäité Mir-Andreu, Robert Jammes 
(rev.), Vocabulario de refranes y frases proverbiales (1627), Madrid, Castalia, 
2000.

Cortijo Ocaña, Adelaida y Antonio Cortijo Ocaña, “Carnaval y teatro en 
los siglos xvi y xvii, El Cortesano de Luis Milán y la comedia Burlesca Ba-
rroca”, RFE, lxxxiv (2004), 2, pp. 399-412, 19-06-25, <https://xn--revis-
tadefilologiaespaola-uoc.revistas.csic.es/index.php/rfe/issue/view/12>.

Cox, Virginia, “Seen but not heard: the role of women speakers in Cinquecen-
to literary dialogue”, en Women in Italian Renaissance Culture and Society, 



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 441

Studia Aurea, 19, 2025

Letizia Panizza (ed.), London-New York, Lengenda-Modern Humanities 
Research Association and Routledge, 2000, pp. 385-400.

Cox, Virginia, “The Female Voice in Italian Renaissance Dialogue”, MLN, 128-
1(2013), pp. 53-78, 19-06-25, <https://www.jstor.org/stable/24463422>.

Cozar, Maria, “Les Relations hommes-femmes dans El Cortesano de Luis Mi-
lán”, en Relations entre hommes et femmes en Espagne aux XVI e et XVII e siè-
cles. Réalités et fictions, Augustin Redondo (ed.), Paris, Publications de la 
Sorbonne-Presses de la Sorbonne Nouvelle, 1995, pp. 119-126.

Escartí, Vicent Josep, ed. y estudios de V. J. Escartí y Antoni Tordera, Lluís del 
Milà, El cortesano, València, Biblioteca Valenciana, Ajuntament de Valèn-
cia-Universitat de València, 2 vols., 2001.

Escartí, Vicent Josep, ed. y estudio, El cortesano, Valencia, Institució Alfons el 
Magnànim, 2010.

Escartí, Vicent Josep, “Sobre la vida y las ideas de un cortesano renacentista: 
Luis Milán (1507?-1559)”, eHumanista, 18 (2011), pp. 248-266, 19-06-
25, <https://ehumanista.ucsb.edu/volumes/18>.

García Sánchez, M.ª. Dolores, Estudio y edición de “El Cortesano” de Luis Mi-
lán, tesis doctoral, E. Borrego e I. Osuna (dirs.), Madrid, UCM, 2019.

Gómez, Jesús, El diálogo en el Renacimiento español, Madrid, Cátedra, 1988.
Gómez, Jesús, El diálogo renacentista, Madrid, Laberinto, 2000.
Ferrer Valls, Teresa, Nobleza y espectáculo teatral (1535-1622), Valencia, 

UNED, Univ. Sevilla, Univ. Valencia, 1993.
Frye, Northrop, Anatomy of Criticism, Princeton, Princeton University Press, 

1957, reed. 1973.
Lacarra, Mª. Jesús, Cuento y novela corta en España, Maxime Chevalier, pról., 

Barcelona, Crítica, 1999.
López Alemany, Ignacio, Ilusión áulica e imaginación caballeresca en El Cortesa-

no de Luis Milán, Valencia, University of North Carolina Press, 2013.
López Ríos, Santiago, “La educación de Fernando de Aragón, duque de Cala-

bria, durante su infancia y juventud (1488-1502)”, en La literatura en la 
época de los Reyes Católicos, Nicasio Salvador Miguel y Cristina Mota García 
(eds.), Pamplona, Univ. de Navarra-Iberoamericana Vervuert, 2008, pp. 
127-144.

López Ríos, Santiago, “Aragón, Fernando de. Duque de Calabria”, en Diccio-
nario Biográfico español, Madrid, Real Academia de la Historia, 2009, iv, 
pp. 635-636.

Luna, Lola, Leyendo como una mujer la imagen de la mujer, Iris M. Zabala, 
Barcelona-Sevilla, Anthropos-IAM, 1996.

Martínez Hernández, Marcos, “Banquete. Introducción”, en Platón, Diálogos 
III. Fedón. Banquete. Fedro, C. García Gual, M. Martínez Hernández y Emi-
lio Lledó Íñigo, trad. introd. y notas), Madrid, Gredos, 1988, pp. 145-184.

Meregalli, Franco, “La corte valenzana del Duca di Calabria ne El Cortesano 
di Luis Milán”, AIONSez. Romanza, xxx-1 (1988), pp. 53-69, 19-06-25, 



442	 Alejandro Cantarero de Salazar

Studia Aurea, 19, 2025

<https://www.unior.it/it/biblioteche/biblioteca-digitale/periodici/aion-sez-
romanza-voll-i-1959-xxx-1988>.

Monardes, Nicolás, Primera, segunda y tercera partes de la historia medicinal de 
las cosas que se traen de nuestras Indias Occidentales que sirven en medicina, 
Sevilla, En casa de Alonso Escribano, 1574.

Perelman, Chaïm, y Lucie Olbrechts-Tyteca, Traité de l’argumentation. La 
nouvelle rhétorique, Michel Meyer (pref.), Bruxelles, Université de Bruxe-
lles, 1983, 6a ed., 2008.

Pérez Priego, Miguel Ángel, Poesía femenina en los cancioneros, Madrid, Cas-
talia, 1990.

Pérez, Joseph, Los Comuneros, Madrid, La Esfera de los libros, 2006.
Ramírez de Arellano, Feliciano y José León Sancho Rayón, eds., Libro intitula-

do “El cortesano” compuesto por D. Luis Milán, “Libro de motes de damas y caba-
lleros” por el mismo, Madrid, Imprenta y estereotipia de Aribau y c.ª, 1874.

Ravasini, Inés, “Crónica social y proyecto político en El Cortesano de Luis Mi-
lán”, en Literatura, sociedad y política en el Siglo de Oro, Studia Aurea Mono-
gráfica, Eugenia Fosalba y Carlos Vaíllo (eds.), Bellaterra, Universitat Autò-
noma de Barcelona, 2010, 19-06-25, <https://raco.cat/index.php/
StudiaAurea/article/view/208534>.

Redondo Pérez, Germán, “Características de la sátira menipea en los diálogos 
de Bartolomé Leonardo de Argensola: selección de recursos y su funcionali-
dad”, en Sátira menipea y renovación narrativa en España: del lucianismo a 
Don Quijote (Homenaje a Michel Cavillac), Pierre Darnis, Elvezio Canoni-
ca, Pedro Ruiz Pérez y Ana Vian Herrero (eds.), Burdeos- Córdoba, Presses 
Universitaires de Bordeaux-Editorial Univ. de Córdoba, 2017, pp. 43-55.

Reumont, Alfred von, Vittoria Colonna. Leben, Dichten, Glauben im XVI. Jahr-
hundert, Friburgo de Brisgovia, Herder, 1881.

Robitzsch, Jan Maximilian, “On Aspasia in Plato’s Menexenus”, Phoenix 71-
3/4 (Fall-Winter/automne-hiver 2017), pp. 288-300, 19-06-25, <https://
doi.org/10.7834/phoenix.71.3-4.0288>.

Romeu i Figueras, Josep, Teatre profà, Barcelona, Editorial Barcino, 1962, 
reimp. 1988, 2 vols.

Rubió i Balaguer, Jordi, “Sobre el primer teatre valencià”, en Humanisme i Re-
naixement, “Obres”/viii, PAM, 1990, pp. 145-156 (original publicado en el 
Boletín de la Sociedad Castellonense de cultura), 25 (1949), pp. 367-377.

Sánchez Palacios, Mar Esmeralda, Confluència de gèneres a El cortesano de Lluís 
del Milà (València, 1561), tesis doctoral, J. Solervicens, dir., Barcelona, UB, 
2015, 19-06-25, <https://diposit.ub.edu/dspace/handle/2445/101931>.

Smarr, Janet Levarie, Joining the Conversation: Dialogues by Renaissance Women, 
Ann Arbor, University of Michigan Press, 2005.

Solervicens, Josep, El diàleg Renaixentista: Joan Lluís Vives, Cristòfor Despuig, 
Lluís del Milà, Antoni Agustí, Barcelona, Publicacions de l’ Abadia de 
Montserrat, 1997.



La interlocutora femenina en El cortesano de Luis Milán: hibridismo formal y ruptura de la tradición 443

Studia Aurea, 19, 2025

Solervicens, Josep, “Ficción y argumentación en los diálogos renacentistas de 
Vives, Despuig y Milán”, en El diálogo renacentista en la Península Ibérica, 
Roger Friedlein, ed., München, Franz Steiner Verlag, 2005, pp. 12-50.

Targoff, Ramie, Renaissance Woman: The Life of Vittoria Colonna, New York, 
Farrar, Straus and Giroux, 2018.

Tordera, Antoni, “Drama i estratègies escèniques en El Cortesano”, en Lluís del 
Milà, El Cortesano, V. J. Escartí, (ed.), Valencia, Biblioteca Valenciana, 
Ajuntament de València-Universitat de València, 2001, vol. 1, pp. 99-172.

Vega Vázquez, Isabel, ed. y estudio, El libro de motes de damas y caballeros de 
Luis Milán, Santiago de Compostela, Universidade de Santiago de Com-
postela, 2006.

Vian Herrero, Ana, “La ficción conversacional en el diálogo renacentista”, 
Edad de Oro, 7 (1988), pp. 173-188.

Vian Herrero, Ana, “La rebelión literaria de las cotorras mudas: modelos de 
interlocutora femenina en la historia del diálogo”, en Homenaje a Elena 
Catena, Madrid, Castalia, 2001a, pp. 505-526.

Vian Herrero, Ana, “Interlocución y estructura de la argumentación en el 
diálogo: hacia una poética del género”, Criticón, 81-82 (2001b), pp. 157-
190, 19-06-25, <https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/081-
082/081-082_159.pdf>.

Vian Herrero, Ana, “El diálogo lucianesco en el Renacimiento español. Su 
aportación a la literatura y el pensamiento modernos”, en El diálogo rena-
centista en la Península Ibérica, Roger Friedlein (ed.), München, Franz Stei-
ner Verlag, 2005, pp. 51-95.

Vian Herrero, Ana, “Diálogos españoles del Renacimiento: Introducción ge-
neral”, en A. Vian Herrero, dir. y coord., Diálogos españoles del Renacimien-
to, Toledo-Córdoba-Madrid, BLU- Almuzara, 2010, pp. xiii-cccii.

Vian Herrero, Ana, “Caos del mundo, libido sciendi y parodia lucianista del 
más allá: El Crotalón de ‘Cristóforo Gnofoso’”, en Sátira menipea y renova-
ción narrativa en España: del lucianismo a Don Quijote (Homenaje a Michel 
Cavillac), Pierre Darnis, Elvezio Canonica, Pedro Ruiz Pérez y Ana Vian 
Herrero, eds., Bordeaux- Córdoba, Presses Universitaires de Bordeaux-Edi-
torial Universidad de Córdoba, 2017, pp. 57-96.

Vian Herrero, Ana, “Fabulaciones del yo-autor en el diálogo (ii): Variedades en 
la práctica de la autocita moderna”, Bulletin Hispanique, 121-2 (2019), pp. 
475-503, 19-06-25, <https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.8567>.

Villanueva Serrano, Francesc, “Poemas inéditos del vihuelista y escritor Luis 
Milán y nuevas Consideraciones sobre su identidad: el Ms. 2050 de la Biblio-
teca de Catalunya”, Anuario Musical, 66 (enero-diciembre 2011), pp. 61-
118, 19-06-25, <https://doi.org/10.3989/anuariomusical.2011.66.123>.

Ximeno, Vicente, Escritores del reyno de Valencia, chronológicamente ordenados des-
de el año M.CC.XXXVIII de la christiana conquista de la misma ciudad, hasta  
el de M.DCC.XLVII, Valencia, En la oficina de Joseph Estevan Dolz, 1747.


