
Universitat Autònoma de Barcelona / Universitat de Girona
Studia Aurea, 19, 2025: 17-31

ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en línea)
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.662

Un bel morir tutta la vita onora... o no:  
formes de morir dels intel·lectuals  

de la Grècia antiga en la tradició biográfica1

Sergi Grau Guijarro
Universitat de Barcelona

s.grau@ub.edu
ORCID: 0000-0001-6599-0752

Recepción: 17/02/2025, Aceptación: 16/07/2025, Publicación: 19/12/2025

Resum
Les escenes dels darrers instants de la vida, sovint acompanyades d’anècdotes sucoses i 
frases memorables, no acostumen a faltar en les biografies dels intel·lectuals —si se’m 
permet l’anacronisme— ja des de la Grècia antiga. No obstant, les formes de morir 
d’aquests personatges presenten poca varietat, amb unes característiques ben definides, 
que es basen, plausiblement, en els exercicis de les escoles de retòrica i que, a més a més, 
resulten obertament simbòlics: el que determina la forma de la mort i el seu valor social, 
per a bé o per a mal, és la vida que l’intel·lectual ha portat, el gènere literari que ha con-
reat principalment o les tipologies de doctrina que ha professat.

Paraules clau
Biografia grega antiga; Diògenes Laerci; tòpics narratius; operadors culturals de la Grè-
cia antiga.

Resumen
Un bel morir tutta la vita onora... o no: formas de morir de los intelectuales de la Grecia 
antigua en la tradición biográfica.
Las escenas de los últimos instantes de la vida, a menudo acompañadas de anécdotas 
jugosas y frases memorables, no suelen faltar en las biografías de los intelectuales —si se 
me permite el anacronismo— ya desde la Grecia antigua. Sin embargo, las formas de 

1.  Aquest treball forma part del projecte de recerca finançat pel Ministerio de Ciencia e Innova-
ción “TOPOI: El repertorio de la paideía en la literatura griega de época imperial y tardoantigua” 
(PID2022-137964NB-100)



18	 Sergi Grau Guijarro

Studia Aurea, 19, 2025

morir de estos personajes presentan poca variedad, con rasgos bastante bien definidos, 
que se basan, plausiblemente, en los ejercicios de las escuelas de retórica, y que, además, 
resultan abiertamente simbólicos: lo que determina la forma de muerte y su valor social, 
para bien o para mal, es la vida que el intelectual ha llevado, el género literario que ha 
cultivado principalmente o el tipo de doctrinas que ha profesado.

Palabras clave
Biografía griega antigua; Diógenes Laercio; tópicos narrativos; operadores culturales de 
la Grecia antigua.

Abstract
English title. Un bel morir tutta la vita onora... or not: Ancient Greek intellectuals’ ways 
of dying in the biograhical tradition.
Scenes of the last moments of a life, often accompanied by juicy anecdotes and memorable 
phrases, have not been absent from biographies of intellectuals —if I may be so anachro-
nistic— since ancient Greece. However, the ways in which these characters die present 
little variety, with fairly well-defined features, plausibly based on the exercises of the 
schools of rhetoric, and which, moreover, are openly symbolic: what determines the form 
of death and its social value, for better or worse, is the life the intellectual has led, the lit-
erary genre he has mainly cultivated or the type of doctrines he has professed.

Keywords
Ancient Greek biography; Diogenes Laertius; narrative topics; cultural operators in an-
cient Greece.

Un problema, gairebé programàtic, a l’hora d’encarar l’estudi de la biografia 
antiga és que es tracta d’un gènere constituït com a tal força tard. De fet, el 
terme βιογραφία pròpiament no apareix fins la Vida d’Isidor, de Damasci, al 
segle vi dC (frag. 6a, ed. Athanassiadi 1999). Aristòtil, doncs, no en va parlar ni 
el va definir, com sí que va fer, ben problemàticament, amb altres gèneres, i 
llavors ha tocat exclusivament als moderns d’ocupar-se’n.



Un bel morir tutta la vita onora... o no: formes de morir dels intel·lectuals de la Grècia antiga 19

Studia Aurea, 19, 2025

Entre les definicions més citades, convé recordar la d’Arnaldo Momigliano, 
que és la que es va retrobant en tots els manuals: “an account of the life of a man 
from birth to death” (Momigliano 1971: 11). Thomas Hägg va provar més re-
centment de precisar una mica més la definició: “a literary text of book length 
[as long as the life of the individual(s) is the structuring principle and main in-
terest] telling the life story of an historical individual from cradle to grave (or a 
susbstantial part of it).” (Hägg 2012: ix). Convé remarcar que, en totes les defi-
nicions, hi apareix un element d’importància decisiva, que és el relat de la mort 
del protagonista. L’escena de la mort dels personatges il·lustres, certament, no 
sol mancar gairebé mai, en les biografies antigues: és el famós tema dels exitus 
illustrium uirorum (Momigliano 1971: 72-73). Sembla que ja Hermip d’Esmir-
na hauria escrit una obra sencera sobre aquest tema,2 i, en sòl romà, també Titi-
ni Capitó fou l’autor d’un Exitus inlustrium uirorum, que donà nom al gènere, 
si es pot definir així, segons que ens informa Plini el Jove (Epístola VIII, xii, 
4-5). D’altra banda, és evident que circulaven, a les escoles de retòrica, col·lecci-
ons d’exemples de morts de personatges il·lustres per a ús dels rètors: Ciceró 
sembla que va aplegar un recull d’aquests exemples en una obra perduda intitu-
lada Consolatio (L’endevinació II, 22),3 en aquest cas motivat per la mort de la 
seva filla Túl·lia. En el passatge, Ciceró posa al mateix nivell les morts de perso-
natges històrics i les dels grans models del mite: totes dues menes de relats han 
de servir als oradors per posar exemples adients que contribueixin a dotar de 
casos concrets els arguments que es facin servir en el seu discurs.

Les estampes sobre la mort dels intel·lectuals grecs antics que ens han per-
vingut provenen, plausiblement, d’aquestes fonts, i val a dir que el seu ús a les 
escoles de retòrica explica prou bé les múltiples variants i contaminacions entre 
relats que posseïm:4 allò que importa, en realitat, com sol passar en el gènere 
biogràfic, és la construcció tipificada d’un personatge que el faci significatiu. Tal 
com encertadament ho resumia Simon Goldhill, una biografia antiga acaba sent 
un repertori de relats breus la finalitat principal dels quals és construir una tipo-
logia d’ideologia compartida, apta per ser explicada i recontada amb variacions, 

2.  Així ho suggeria Leo (1901: 126). En efecte, conservem fragments d’Hermip sobre les morts 
de Quiló, Demòcrit, Estilpó, Menip, Heraclides Pòntic, Arcesilau, Demetri de Falèron, Crisip, 
Epicur i Demòstenes. No ho creu així, però, l’estudiós més recent de l’obra d’Hermip, Jan Bollan-
sée (1999), que considera que les escenes de mort dels personatges formaven part, simplement, de 
les seves biografies, com succeeix en tota la tradició; tanmateix, val a dir que els relats d’Hermip 
són, de molt, els més ben aconseguits des d’un punt de vista literari.
3.  Clarissimorum hominum nostrae civitatis gravissimos exitus in Consolatione collegimus.
4.  Ja advertia del procediment un estudiós ben bregat en els mètodes de l’escola peripatètica, Fritz 
Wehrli (1973). Ho va estudiar més tard amb tot detall, aplicat a l’obra de Diògenes Laerci, Kinds-
trand (1986). Vegeu també Luzzatto (2004). Per als usos de les anècdotes per a l’ensenyament de 
les escoles de retòrica són especialment útils els estudis de Hock & O’Neill (1986), Alexandre Jr. 
(1989), Cribiore (1996) i Morgan (1998).



20	 Sergi Grau Guijarro

Studia Aurea, 19, 2025

sense que importi gaire el seu fons històric:5 el que compta no són les peculiaritats 
individuals, sinó que la manera de fer dels personatges s’adapti a característiques 
típiques, que per als antics eren plenament significatives d’un determinat caràc-
ter, amb la finalitat de crear un sentit general, vàlid per a tota una col·lectivitat 
(Grau 2010). La biografia, en efecte, és una operació erudita de creació de sentit 
mitjançant un relat significatiu. És per això que només en el moment de la mort 
l’intel·lectual es confirma plenament, una idea que tal vegada prové del Fedó 
platònic, però que deu remuntar a una tradició ben antiga: el funcionament nar-
ratiu, de fet, és semblant a les escenes de mort que consagren els herois de la mi-
tologia, amb què el relat de la fi dels intel·lectuals presenta sovint contactes.

Les menes de morts dels intel·lectuals grecs antics:  
un esbós de tipologia mínima

Fer una anàlisi tipològica de les menes de morts que la tradició biogràfica grega 
antiga presenta per als seus intel·lectuals —autors literaris o filòsofs, perquè no 
hi ha una distinció gens marcada entre les dues categories, a l’antiguitat— hau-
ria de permetre, doncs, discernir quina era la imatge col·lectiva i el valor social 
que s’atorgava, en un determinat moment, a la seva obra i a la seva doctrina. 
Una part d’aquest estudi ha estat feta en els darrers anys,6 un cop superada del 
tot l’estèril recerca de veritat històrica en aquesta mena de relats biogràfics que 
no pretenen pas aportar cap veritat històrica, sinó una veritat d’una altra mena: 
exemplar, demostrativa. La mena d’estudi que falta per fer, però, i del qual vol-
dria aquí oferir algunes primícies, és una tipologia completa de les menes de 
morts dels intel·lectuals i del sentit que se’n pot extreure.

L’objectiu principal d’aquest estudi, doncs, és mirar d’escatir, d’una banda, 
si hi ha gaires diferències entre les morts dels diversos operadors culturals de la 
Grècia antiga, poetes i filòsofs, a partir de l’anàlisi del moment significatiu que 
és el relat de la seva mort; de l’altra, analitzar la imatge de l’intel·lectual que 
aquesta mena de photo finish narrativa construeix. Es prenen en consideració, 
com és raonable, sobretot obres de caire biogràfic, particularment Diògenes La-
erci i el corpus plutarqueu, però també qualsevol altra obra antiga que presenti 
dades biogràfiques, en el benentès que, com dèiem més amunt, tots els relats 
acaben derivant de la tradició erudita conreada i enriquida a les escoles de retò-

5.  Goldhill (2009: 111): “Because anecdotes depend on an agreed recognition and acceptance of 
the ordinary in order to have their frisson of the surprise, anecdotes perform the ideological 
function of linking a speaker and an audience in a shared normative frame. [...] A life becomes a 
set of brief tales, to be retold. As Horace put it, heu fabula quanta fiebam.”
6.  Particularment, Lefkowitz (1981), Jerphagnon (1981), Chitwood (1986 i 2004), Pòrtulas 
(1994), Levine (2002-2003), Loraux & Miralles (1998), Dubel & Rabau (2001), Grau (2010), 
Kivilo (2010), Macris (2010), Kimmel-Clauzet (2013), Lucciano (2015-2016) i Kechagia (2016).



Un bel morir tutta la vita onora... o no: formes de morir dels intel·lectuals de la Grècia antiga 21

Studia Aurea, 19, 2025

rica on inevitablement tots els autors, a partir d’època imperial, havien aconse-
guit l’utillatge expressiu, no pas menys que els materials narratius i el marc ide-
ològic compartit, que manifesten les seves obres.

Mort fallida o quan fallen les facultats

És força freqüent que poetes i filòsofs tinguin una mort ingloriosa, absoluta-
ment ridícula, a la fi d’una vida completa i afortunada. Xenòcrates de Calcedò-
nia, per exemple, a l’edat de vuitanta-dos anys, ensopegà amb una palangana en 
plena nit i es badà el cap (Diògenes Laerci, IV, 14): així s’esvaí tota esperança 
d’una mort gloriosa que honorés amb un gran final la seva vida virtuosa. Sem-
bla, en efecte, que aquesta mort és una mena de retruc, en la tradició biogràfica, 
que fa morir d’una forma tan extremament risible i ingloriosa un home que fou 
tan greu i seriós durant la seva vida, fins al punt que Plató sempre li repetia que 
li convenia fer sacrificis en honor de les Gràcies (Diògenes Laerci, IV, 6). Aristó 
de Ceos morí d’un cop de sol, perquè era calb (Diògenes Laerci, VII, 164). És 
un cas ben semblant al d’Èsquil: una àliga el va confondre amb una roca perquè 
era calb i li deixà caure al damunt una tortuga amb la intenció d’obrir-li la clos-
ca per menjar-se-la (Vida d’Èsquil, 10-11; Valeri Màxim, IX, 12, ext. 2; Plini, 
Història natural, X, 3; Elià, La naturalesa dels animals, VII, 16; Suda, s. u.). 
Convé afegir-hi, en aquest cas, la intervenció de l’oracle que havia previngut el 
poeta de guardar-se d’un esfondrament, de manera que es mantenia sempre en 
espais oberts, fins que la caiguda de la tortuga va acomplir, ineludiblement, 
l’oracle (Plutarc, La intel·ligència dels animals, 984d).

Un joc oracular es dona, també, a la vida d’Hesíode i a la del gran Homer. 
En el cas d’Hesíode (Miralles & Pòrtulas 1998), un oracle li anuncia que trobarà 
la mort al santuari de Zeus Nemeu; el poeta, per defugir l’averany, fuig de Nemea 
i se’n va a la Lòcrida, però és assassinat en el santuari de Zeus Nemeu que ell ig-
norava, és clar, que existia en aquella contrada. El seu cadàver és llençat a la mar, 
però conduït a terra per un dofí (Plutarc, El banquet dels set Savis, 162cd; Suda, 
s.u.). La incomprensió d’un oracle que du a la mort és, naturalment, un mitema 
ben conegut (Moreau 1990): retrobar-lo en la biografia dels poetes, tanmateix, 
resulta ben significatiu per evidenciar la proximitat dels mecanismes compositius 
i la construcció de sentit que s’opera en ambdues menes de relats.

La llegenda que fa morir Homer en el joc de les endevinalles és coneguda 
entre els antics a través d’Heràclit (frag. 22, B 56 DK), per bé que el filòsof no 
explica la contalla sencera, perquè devia ser ben coneguda: a la riba de la mar, 
Homer preguntà a uns nois que tornaven de pescar com els havia anat, i ells res-
pongueren que allò que havien vist i capturat ho deixaven, mentre que allò que no 
havien vist ni capturat, ho duien amb ells; naturalment, no es referien pas als 
peixos, sinó als polls que s’havien estat traient. Homer morí llavors, ja molt vell, 
desencisat per no haver sabut resoldre l’enigma, ell que era el més savi dels grecs 



22	 Sergi Grau Guijarro

Studia Aurea, 19, 2025

(Levine 2002-2003). Algunes variants hi afegeixen un oracle que l’advertia que 
evités l’enigma dels nens (Pseudo-Plutarc, Vida d’Homer, 4; Procle, Vida d’Homer, 
I, 28-29). És quelcom similar al que li succeeí a Diodor d’Íasos, anomenat Cronos, 
el qual, incapaç de resoldre els raonaments dialèctics que li proposava Estilpó du-
rant un banquet a la cort de Ptolemeu Soter, es retirà i, havent escrit un tractat 
sobre el problema, se suïcidà (Diògenes Laerci, II, 111-112).

Aquest és exactament el mateix esquema que retrobem en la forma de finar 
de Zenó d’Èlea que, en algunes versions, va caure a terra, en sortir de la seva 
escola, i es trencà el dit; de terra estant, tot tustant el sòl amb la mà, pronuncià 
un vers elegíac de la Níobe de Timoteu de Milet (frag. 787 Page): “Ja vinc. ¿Per 
què em reclames?”, i va morir tot seguit, aguantant-se la respiració (Diògenes 
Laerci, VII, 28-29). Segons Pierangiolo Berrettoni (1989), Zenó respon amb els 
seus mots a una crida a morir que ell interpreta que li fa la terra; els estoics usa-
ven una complexa simbologia gestual per a representar alguns elements de la 
seva doctrina, dins la qual el dit era l’instrument, però, al mateix temps, el sím-
bol del coneixement, de manera que trencar-se el dit equival a no poder ja conèi-
xer ni investigar. Seguint la lògica estoica, doncs, precisament inventada per ell, 
Zenó dedueix que el trencament del seu dit és com un senyal, enviat per la terra, 
de la fi de la seva carrera filosòfica i, per tant, també de la seva vida, exactament 
com en el cas d’Homer: l’intel·lectual mor quan perd les facultats que li perme-
tien la seva particular manera de viure. És el cas, també, de Teofrast, model de 
treballador infatigable, que mor justament després que va prendre’s un temps de 
descans en la seva feina (Diògenes Laerci, V, 40).

També Heràclit coneix, en la tradició biogràfica, una mort ben ingloriosa i ri-
dícula: havent contret una hidropesia, per causa de la seva dieta a base d’herbes i 
plantes, retirat com estava en la solitud de les muntanyes, cercà de fer-se guarir per 
uns metges de la vila veïna; però, atès que s’adreçava a ells per mitjà d’enigmes, tal 
com ho acostumava a fer, els metges no l’entenien: Heràclit els havia demanat si 
podien produir una sequera a partir d’un gran aiguat, fent referència a l’excés d’hu-
mitat en el cos provocat per la malaltia. Llavors el filòsof es colgà ell mateix de fems 
de vaca dins un estable, tot esperant que així provocaria l’evaporació de la humitat, 
però és d’aquesta manera que acabà finant (Diògenes Laerci, IX, 3). Aquesta mena 
de mort ridícula és, manifestament, una mena de retruc de la tradició biogràfica 
contra l’altivesa i la misantropia del filòsof: és la seva manera enigmàtica, arrogant, 
d’expressar-se allò que fa que els metges no el puguin entendre ni ajudar.7

Aquest retruc de la pròpia doctrina és un element important en aquestes cons-
truccions biogràfiques de la mort dels filòsofs, que tenen una mena de finalitat 
retributiva. El cas més paradigmàtic és el de Tales de Milet: en algunes versions, 
mor quan cau a una fossa mentre observava els astres en companyia de la seva es-

7.  Per a una anàlisi més detallada dels efectes del retruc en la mort d’Heràclit, vegeu Fairweather 
(1973) i Chitwood (2004: 79-93).



Un bel morir tutta la vita onora... o no: formes de morir dels intel·lectuals de la Grècia antiga 23

Studia Aurea, 19, 2025

clava (Diògenes Laerci, II, 4); aquesta caiguda no li provocava pas la mort en la 
versió tradicional (Plató, Teetet, 174a; Diògenes Laerci, I, 34), però ens permet 
veure una interessant evolució del tòpic del filòsof massa pendent de les coses que 
estan per sobre dels seus ulls i massa incurós d’allò que té als seus peus. Tales va 
morir, en aquesta versió, directament pel fet de ser astrònom, fins i tot pel fet 
mateix de ser filòsof. El filòsof es manifesta d’aquesta manera com un ésser estrany 
a la quotidianitat dels humans,8 que és una imatge compartida amb la del poeta. 
En el cas dels poetes, aquesta alteritat del seu art, que pertany a una esfera sagrada 
respecte de la vida quotidiana, es manifesta tot sovint emfasitzant la seva condició 
d’estranger, com en el cas de Museu, Orfeu o Tàmiris: la poesia que practiquen és 
de caire divinal, reservada a ocasions especials, i això els fa especials a ells, outsiders 
respecte de la vida quotidiana (Graf 1987: 99-101; Pòrtulas 1996).

Hi ha molts altres exemples, sobretot entre els filòsofs: Pitàgoras és capturat 
davant d’un camp plantat de faves perquè es nega a trepitjar-lo, igual com una 
quarantena dels seus deixebles (Diògenes Laerci, VIII, 39), o bé, en una versió 
alternativa, es deixa morir de fam, segons la versió de Dicearc (frag. 35b Wehr-
li), que fa morir Pitàgoras després d’un dejuni forçat de quaranta dies quan 
s’havia refugiat en un temple de les Muses a Metapont (Diògenes Laerci, VIII, 
40). Certament, deixar-se morir de fam no és de cap manera una mort que pa-
teixin ni els herois ni els poetes, ni tampoc cap altre operador cultural antic, de 
manera que podem considerar-la exclusiva dels filòsofs. De retruc pot també 
qualificar-se sens dubte la forma de finar de Diògenes cínic, que mor quan in-
tentava menjar la carn crua d’un pop i agafa per aquest motiu el còlera (Diòge-
nes Laerci, VI, 76), o bé mor mossegat al tendó per un ca quan intentava com-
partir el pop amb uns gossos (Diògenes Laerci, VI, 77).

De manera anodina i ingloriosa mor també Plató en algunes versions: men-
tre dormia la mona de l’empatx monumental que havia agafat en un banquet de 
noces (Suda, s. u.), una versió que encaixa amb una de les causes de mort que li 
atribueix Diògenes Laerci (III, 2 i 45), segons el qual el filòsof expirà durant un 
banquet de noces, tal com ho afirmava Hermip (frag. 41 Wehrli = FGrHistCont 
1026 F 70). Aquesta mena de mort cal posar-la en relació, segurament, amb les 
acusacions de golafreria amb què la tradició negativa atacava Plató (Diògenes 
Laerci, VI, 25), i que contrasten amb els atacs del filòsof a la cuina (Gòrgias, 

8.  Hadot (2002: 267 i 269): “Précisément cette rupture du philosophe avec les conduites de la vie 
quotidienne est ressentie fortement par les non-philosophes. Chez les auteurs comiques et satiriques, 
les philosophes apparaissent comme des personnages bizarres, sinon dangereux. [...] On comprend 
mieux maintenant l’atopia, l’étrangeté du philosophe dans le monde humain. [...] Pour un tel hom-
me, la vie quotidienne, telle qu’elle est organisée et vécue par les autres hommes, doit nécessairement 
apparaître comme anormale, comme un état de folie, d’inconscience, d’ignorance de la réalité. Et 
pourtant il lui faut bien vivre cette vie de tous les jours, dans laquelle il se sent étranger et dans la-
quelle les autres le perçoivent comme étranger. Et c’est précisément dans cette vie quotidienne qu’il 
devra chercher à tendre vers ce mode de vie, qui est totalement étranger à la vie quotidienne.”



24	 Sergi Grau Guijarro

Studia Aurea, 19, 2025

463b; 465d; 518b), en particular la siciliana (Carta VII, 326b-d). No deixa de 
ser un bon retruc doctrinal, a més, que Plató, que es mantingué cèlibe i era con-
trari al matrimoni (Suda, s. u.), mori precisament en un banquet de noces.

Mort volguda per un déu

És força freqüent en la tradició biogràfica grega antiga, que un déu intervingui 
directament fent morir un intel·lectual, de la mateixa manera que intervenia per 
fer morir un heroi en els relats mitològics. Per a alguns poetes, un déu s’encarrega 
de remarcar l’excepcionalitat de la seva obra i la protecció particular que li dispen-
sen: els assassins d’Hesíode són fulminats pel llamp de Zeus (Certamen d’Homer i 
Hesíode, 14); Apol·lo expulsa del seu temple l’assassí d’Arquíloc afirmant que és 
impur, perquè ha occit un servent de les Muses (Dió Crisòstom, Discurs, 33; Eli 
Aristides, Discurs, 3; Galè, Exhortació a l’estudi de la medicina, IX, 8).

En el cas dels filòsofs, en canvi, un déu intervé de vegades directament en la 
seva mort per causa de les seves doctrines. El naufragi, per exemple, és la forma 
més habitual de fer morir un ateu, tal com és manifest en la contalla a propòsit 
de Diàgoras de Melos, que morí en un naufragi explícitament a causa del seu 
ateisme, i que apareix al costat de Teodor l’Ateu, de Sòcrates i de Protàgoras en 
la llista d’aquells a qui la pràctica filosòfica ha portat a la mort per haver elaborat 
teories atees (Ateneu, 611a). En efecte, Filòcor (FGrHist 328 F 217) ens infor-
ma que el vaixell que duia Protàgoras naufragà quan es dirigia cap a Sicília.9

Amb tot, l’únic exemple en què el càstig diví resulta explícit és el de la mort 
d’Heraclides Pòntic, que arribà a subornar la Pítia de Delfos i els enviats de la seva 
ciutat d’Heraclea quan anaven a consultar-la a propòsit d’una fam que assolava la 
regió, perquè proferís un oracle en virtut del qual havien d’honorar-lo amb una co-
rona d’or i retre-li un culte heroic un cop mort si volien deslliurar-se de la plaga. Tot 
sortí segons els plans del filòsof, però, just en el moment en què ell era coronat al 
teatre, caigué fulminat per una apoplexia, els enviats van morir lapidats i la Pítia 
mateixa fou mossegada per una serp a l’interior del santuari (Diògenes Laerci, V, 91).

Una de les vies més curioses de càstig divinal per impietat és la mort per ftiri-
asi, anomenada també “malaltia pedicular”. S’ha anat formant, al voltant d’aques-
ta afecció, tota una llegenda que convé resseguir aquí breument. Per començar, la 
φθειρίασις és una infecció del cos humà provocada per cucs, sense que cap part en 
quedi exclosa, per bé que el cap és sovint esmentat com l’indret més susceptible de 
tots (Keaveney & Madden 1982: 87): és a dir, es tracta, ras i curt, d’un atac de 
polls. En parla, per exemple,10 Aristòtil (Història dels animals, 556b, 24-557a, 4):

  9.  A propòsit de la delicada qüestió de l’ateisme a l’Antiguitat, que no és el que ara ens preocu-
pa, vegeu particularment Whitmarsch (2015). 
10.  No és pas l’únic: també en parlen Plini, Història natural, XI, 114 i Galè, XII, 463. La des-



Un bel morir tutta la vita onora... o no: formes de morir dels intel·lectuals de la Grècia antiga 25

Studia Aurea, 19, 2025

D’aquests insectes, les puces neixen d’una petita quantitat de matèria putrefacta 
(car pertot on es troben fems secs, es produeixen puces) i les xinxes procedeixen de 
la humitat que traspua dels animals i es condensa a l’exterior; quant als polls, neixen 
de carns. Quan estan a punt d’aparèixer es formen com uns petits grans sobre la 
pell, sense pus, i si hom els grata surten polls. En algunes persones es tracta d’una 
malaltia que s’esdevé quan la humitat és abundant en el cos. Se sap de persones que 
han mort d’aquesta manera, com el poeta Alcmà i Ferecides de Siros. (trad. Juli 
Pallí, lleugerament modificada)

Allò que resulta interessant és la concepció que els mateixos grecs antics te-
nien sobre les causes, absolutament biogràfiques, d’aquesta malaltia: la mort per 
polls sembla reservada als personatges considerats impius, almenys segons l’opi-
nió d’autors com Pausànias (IX, 33; XX, 7) i Elià (Històries variades, IV, 28), 
una idea que va reforçar-se en la tradició cristiana posterior, on molts persegui-
dors del cristianisme moriren precisament atacats per insectes i cucs.11 Ara, si 
analitzem de prop les fonts més antigues, aquesta associació entre impietat reli-
giosa i atac de polls no és pas tan evident: no queda clar quina mena d’impietat 
van cometre Alcmà o Ferecides, i, a més, cap dels filòsofs que són considerats 
ateus per la tradició biogràfica, com tampoc cap dels qui foren acusats d’impie-
tat, no apareix enlloc com a víctima de la ftiriasi. D’altra banda, el tema dels 
polls com a càstig per impietat no figura en les fonts més antigues, ni a Aristòtil, 
ni tan sols a Plutarc, de manera que ha de ser més aviat una associació força 
posterior en la tradició biogràfica.12

Convé no descartar, com a probable origen d’aquesta mena de morts, d’una 
banda el simple joc etimològic entre φθεИρες ‘polls’ i φθείρω ‘destruir’, reconegut 
per Galè (Ad Pisonem, 18), i, de l’altra, la famosa contalla sobre la mort d’Homer 
que recordàvem més amunt, on precisament intervenen els polls, encara que sigui 
d’una manera indirecta, i que podria haver inspirat la imaginació a l’hora de cons-
truir altres morts semblants, amb els polls, aquesta vegada, com a agents directes. 
La mort per ftiriasi constituiria llavors, en tot cas, una nova variant de mort fallida.

També els personatges que moren devorats per gossos solen associar-se a una 
mena de càstig reservat als impius, com passa amb alguns personatges del mite: el 

cripció més viva correspon, tanmateix, a la de la mort de Sul·la que fa Plutarc (Sul·la, 36-37), el 
qual afegeix, com Aristòtil, una llista dels qui patiren la malaltia a l’antiguitat.
11.  Vegeu, per exemple, Eusebi, Història eclesiástica, VIII, 16; Tertul·lià, Carta a Escàpula, III, o 
La mort dels perseguidors de Lactanci. Probablement la idea prové també del passatge del Segon 
llibre dels Macabeus (9, 9), o dels Fets dels apòstols (12, 23), on Antíoc IV i Herodes Antípatre 
moren menjats pels cucs. Ja Nestle (1948), establí les bases per a aquesta interpretació de la 
presència de polls en la mort dels personatges antics, i la idea s’ha anat perpetuant en obres més 
recents, com l’estudi canònic de Lefkowitz (1981: 162), la qual continua acceptant que els poetes 
i els filòsofs que moren d’un atac de polls reben així un càstig diví per la seva impietat.
12.  A aquesta conclusió arriben també Keaveney & Madden (1982: 95): “Contrary to what is 
generally believed, the disease is a real not an imaginary one. The ancients too regarded it in this 
way and only in very rare cases did they attribute it to the anger of a god.”



26	 Sergi Grau Guijarro

Studia Aurea, 19, 2025

cas més famós és el d’Acteó, devorat pels seus propis gossos durant una cacera 
perquè havia vist Àrtemis nua mentre es banyava (Pausànias, IX, ii, 3; Apol·lodor 
III, iv, 4), o Linos, occit accidentalment pels gossos d’uns pastors amb qui s’havia 
criat (Pausànias I, 43, 7); a Glauc, en canvi, el devoraren les seves pròpies eugues 
per decret d’Afrodita, ja que impedia que s’aparellessin per fer-les més veloces 
(Èsquil, frag. 38-39 Snell-Radt). Entre els poetes, el més cèlebre és Eurípides (Vida 
anònima, 57-59; Sàtir, col. xxi, 20-25 Schorn; Diodor de Sicília, XIII, ciii, 5), 
sovint qualificat d’ateu en la tradició biogràfica, segurament per culpa de les rela-
cions que se li atribueixen amb Sòcrates, Anaxàgoras i Protàgoras, tots ells ateus 
consumats (Vida anòmima, 9-15). Potser també la intervenció d’un gos que devo-
ra Heràclit mentre està enterrat en fems, en algunes versions (Neantes de Cízic, 
FGrHist 84 F 25, apud Diògenes Laerci, IX, 4), segueix aquest mateix esquema.

Tanmateix, el veritable càstig per impietat, sovint com a resultat d’un procés 
judicial, posa fi a la vida dels filòsofs fent-los beure acònit o cicuta. Es dona, però, 
la paradoxa que aquesta mena de mort està molt ben connotada en la tradició bi-
ogràfica, sens dubte perquè segueix, evidentment, el model socràtic. La mort de 
Sòcrates està marcadament idealitzada, com s’ha destacat sovint, perquè no sem-
bla pas que la mort per ingesta de cicuta sigui gaire plàcida (Gill 1973): el que 
Plató pretén, en el Fedó, és presentar-la com una purificació de l’ànima de la presó 
del cos, no pas fer-ne un relat mèdic exacte, és clar. La tipificació narrativa, un cop 
més, és clau per entendre el funcionament de les biografies. A més, la mort de 
Sòcrates es torna contra els qui l’han administrada, en termes ben grandiloqüents, 
com succeïa també amb la mort d’Hesíode (Diògenes Laerci, II, 46).

Ara, tot i que els acusats per impietat són nombrosos (Derenne 1930; Ma-
rasco 1976; Bauman 1990), els qui realment moren en compliment de la con-
demna són molt pocs, com si la mort tan benaurada de Sòcrates fos un ideal 
excessiu per als altres filòsofs. I, de fet, aquesta mena de mort acaba estenent-se, 
per pur desig de prestigiar un filòsof, a relats de la mort d’altres personatges, fora 
de tota versemblança històrica. És el cas d’Aristòtil, condemnat, segons algunes 
versions, per haver compost un himne en honor del seu amic Hèrmias d’Atar-
neu on el presentava com si fos immortal (Diògenes Laerci, V, 5-8; Ateneu, 
696a).13 Aristòtil, llavors, endurà la mort bevent acònit, exactament com Sòcra-
tes (Diògenes Laerci, V, 6), de manera que hem de considerar-ho un calc exacte 
per tal de glorificar la figura de l’estagirita.14 Altres acusats, com Anaxàgoras, 

13.  Wormell (1935) suposava que l’elogi a Hermias va ser compost per a la seva memòria fúne-
bre. Això no obstant, Ateneu s’hi refereix més aviat com un σκόλιον, és a dir, un poema sense cap 
connotació religiosa específica, de manera que no hi devia haver en l’himne res de sacríleg. Per a 
una discussió sobre aquestes qüestions, vegeu Bowra (1938) i Santoni (1993).
14.  Düring (1957: 345) afirma explícitament: “Eumelus transferred Socrates’ age and the man-
ner of his death to Aristotle, probably in order to glorify the head of his school.” De la mateixa 
opinió és també Felix Jacoby en el seu comentari al fragment d’Eumel (FGrHist 77 F 1) i també 
Chroust (1973: 177-182).



Un bel morir tutta la vita onora... o no: formes de morir dels intel·lectuals de la Grècia antiga 27

Studia Aurea, 19, 2025

acaben escapolint-se de la condemna (Diògenes Laerci, II, 12-13), i, per tant, 
perden la glòria que els podria haver comportat aquesta mena de mort. La mort 
de Sòcrates esdevingué, doncs, un model per a tot filòsof; a la pregunta sobre la 
manera com va morir Sòcrates, Aristip responia: “Tal com jo desitjaria!” (Diò-
genes Laerci, II, 76). La seva influència literària ressona encara en les relats sobre 
el suïcidi de Cató (Plutarc, Marc Cató 68, 2; 70, 4) i de Sèneca (Tàcit, Annals, 
XV, 60 i ss.; XVI, 34), i és, així mateix, el referent d’alguns màrtirs cristians 
quan es presenten davant del jutge (Simonetti 1956; Ricci 1964).

Morts benaurades

Hi ha una mena de morts que són clarament benaurades, de manera que aquells 
que les pateixen queden molt ben connotats en la tradició biogràfica i permeten 
apreciar la mena de reconeixement social que els és reservat.

La més beatífica és la mort enmig d’una immensa joia en l’extrema vellesa, 
sovint als braços d’un jovenet, que pot ser el propi fill o l’amant. Tales de Milet, 
per exemple, mor mentre participava com a espectador en un concurs gimnàs-
tic, feble com estava per l’edat avançada (Diògenes Laerci, I, 39). En idèntiques 
circumstàncies mor un altre dels set savis, Quiló d’Esparta, a causa d’un excés de 
joia, ja vell, després d’haver abraçat a Pisa, prop d’Olímpia, el seu fill, vencedor 
en la boxa (Diògenes Laerci I, 72; Plini, Història natural, VII, 119; Tertul·lià, 
Sobre l’ànima, LII). Diògenes Laerci no estalvia elogis en l’epigrama que li dedi-
ca, tot afirmant explícitament que aquesta és la mena de mort que ell mateix 
desitjaria (Diògenes Laerci, I, 73).

Encara un altre savi, Bias de Priene, mor de manera semblant: després de 
defensar algú en un judici, acabat el seu discurs reposà el cap sobre els genolls del 
fill de la seva filla; el tribunal es pronuncià en favor de l’acusat defensat per Bias, 
i, en cloure’s la sessió, comprovaren que el savi havia mort, ancià com era (Diò-
genes Laerci, I, 84). I és així, també, com expiren els dos poetes més ben consi-
derats per la tradició biogràfica: Píndar i Sòfocles, en algunes versions. En parti-
cular, la fi de Píndar, que mor de sobte, en el context d’un certamen atlètic, 
sobre els genolls del seu jovenet estimat (Suda, s.u.; Valeri Màxim, IX, xii, ext. 
7), presenta exactament la mateixa estructura que les morts dels savis que aca-
bem de comentar. Quant a Sòfocles, a banda de la contalla més coneguda de 
l’ennuegament amb un gra de raïm verd, hi ha una altra versió que el fa morir 
de joia a causa de la victòria aconseguida amb la seva darrera tragèdia, enmig 
d’una gran gentada (Vida de Sòfocles, 14; Diodor de Sicília, XIII, 103; Plini, 
Història natural, VII, 53; Valeri Màxim, IX, xii, ext. 5). Segurament cal consi-
derar, doncs, aquesta mena de mort un premi dels déus per estalviar als qui 
l’experimenten els rigors de l’extrema vellesa, tot proporcionant-los una fi dolça, 
a l’estil de les llegendes dèlfiques sobre la bona mort —com els famosos trànsits 
de Clèobis i Bitó (Heròdot, I, 31), o de Trofoni i Agamedes (Plutarc, Consolació 



28	 Sergi Grau Guijarro

Studia Aurea, 19, 2025

a Apol·loni, 109a), que es produeixen en la dolçor del son, com a premi diví, 
enmig de multituds que els aclamen i els honoren.

També semblen molt ben connotades les morts dels qui defensen a ultrança 
les seves conviccions i no es deixen doblegar pels poderosos, segurament perquè 
segueixen també, en darrera instància, el model socràtic. El cas més destacat és el 
de Zenó d’Èlea, el qual, havent projectat de matar el tirà Nearc —o Diomedont, 
segons altres fonts—, fou arrestat pel tirà i interrogat a propòsit dels seus còmpli-
ces; ell denuncià tots els amics de Nearc per tal d’isolar-lo completament, i des-
prés, dient-li que li volia comunicar a cau d’orella algunes coses, quan el tirà se li 
acostà ell li mossegà l’orella amb tanta força que no l’en pogueren separar fins que 
l’hagueren batut a cops (Diògenes Laerci, IX, 26); altres diuen que el que li mos-
segà amb tanta fúria fou el nas (Diògenes Laerci, IX, 27). En una versió paral·lela, 
interrogat pel tirà, l’insultà a la cara, provocà els qui eren presents acusant-los de 
covardia i acabà tallant-se la llengua amb les dents i escopint-la a la cara del seu 
inquisidor; arborats per l’exemple, els ciutadans lapidaren el tirà (Diògenes Laerci, 
IX, 27). Aquesta versió alternativa, tanmateix, ha estat contaminada amb la de 
l’enfrontament d’Anaxarc d’Abdera amb el tirà de Xipre, Nicocreont, que és pràc-
ticament idèntica: capturat pel tirà després que el filòsof fos llançat contra la seva 
voluntat a les costes de Xipre durant un viatge per mar, Nicocreont el condemnà 
a morir, però Anaxarc pronuncià la seva frase més famosa: “Trinxa el bot d’Ana-
xarc, però Anaxarc no el trinxes pas!” Llavors el tirà ordena que li tallin la llengua, 
però és Anaxarc mateix que se la talla amb les dents i l’escup a la cara del tirà (Di-
ògenes Laerci, IX, 59). És difícil de saber del cert quina de les dues biografies fou 
la primera que presentà aquest relat, però sembla plausible que la imatge tòpica 
passés del relat d’Anaxarc, on encaixa perfectament, al de Zenó d’Èlea, on no fa 
tant de sentit (Dorandi 1994). Al contrari, els tirans reben en general morts terri-
bles i inglorioses que es contraposen a la mort serena del filòsof a les seves mans, 
com ho afirma Aristòtil, per al qual els tirans moren violentament precisament per 
causa de la seva iniquitat (Política, 1311a, 25).

La mort s’encarrega, doncs, de donar als intel·lectuals allò que els pertoca 
d’acord amb la mena vida que han menat. Aquest és exactament el sentit del 
mot βίος en grec, de fet: no pas simplement “vida”, sinó “forma de vida” o 
“manera de viure”. I aquesta pot ser la conclusió de tot aquest esbós tipològic 
volgudament mínim que hem provat de fer: poetes i filòsofs compartien, a la 
Grècia antiga, la majoria de formes de morir que els atorga la tradició biogràfica, 
tot sovint seguint paràmetres propers als relats mítics, amb ben poques especifi-
citats, que tenen a veure amb la mena concreta d’ofici, nou i peculiar, que és la 
filosofia. A aquestes especificitats, en tot cas, convindrà dedicar un altre estudi.



Un bel morir tutta la vita onora... o no: formes de morir dels intel·lectuals de la Grècia antiga 29

Studia Aurea, 19, 2025

Bibliografia

Alexandre Júnior, Manuel, “Importância da cria na cultura helenística”, Eu-
phrosyne, 17 (1989), pp. 31-62, 17-07-25, <http://dx.doi.org/10.1484/J.
EUPHR.5.126554>.

Bauman, Richard A., Political Trials in Ancient Greece, London & New York, 
Routledge, 1990.

Berettoni, Pierangiolo, “Il dito rotto di Zenone”, Materiali e discussioni per 
l’analisi dei testi classici, 22 (1989), pp. 23-36.

Bollansée, Jan, Hermippos of Smyrna and his Biographical Writings, a Reapprai-
sal, Leuven, Peeters, 1999.

Bowra, Cecil M., “Aristotle’s Hymn to Virtue”, Classical Quarterly, 32 (1938), 
pp. 182-189.

Chitwood, Ava, “The Death of Empedocles”, American Journal of Philology, 
107 (1986), pp. 175-191, 17-07-25, <http://dx.doi.org/10.2307/294601>.

Chitwood, Ava, Death by Philosophy. The Biographical Tradition in the Life and 
Death of the Archaic Philosophers Empedocles, Heraclitus, and Democritus, 
Michigan, University of Michigan Press, 2004.

Chroust, Anton-Hermann, Aristotle. New Light on his Life and of his lost Works, 
I, London, Routledge, 1973.

Cribiore, Raffaela, Writing, teachers, and students in Graeco-Roman Egypt, At-
lanta, Scholars Press, 1996.

Derenne, Eudore, Les procès d’impiété intentés aux philosophes à Athènes au Ve et 
au IVe siècles avant J.-C., Liège, Bulletin de l’Association Guillaume Budé, 
1930.

Dorandi, Tiziano, “De Zénon d’Élée à Anaxarque: fortune d’un topos littérai-
re”, en Ainsi parlaient les Anciens, eds. Jacqueline Lagrée & Daniel Delattre, 
Lille, Presses Universitaires du Septentrion, 1994, pp. 27-37.

Dubel, Sandrine & Rabau, Sophie, eds., Fiction d’auteur? Le discours biographi-
que sur l’auteur de l’Antiquité à nos jours, Paris, Honoré Champion, 2001.

Düring, Ingemar, Aristotle in the Ancient Biographical Tradition, Göteborg, 
Institute of Classical Studies of the University of Göteborg, 1957; reimpr. 
New York, Garland Pub, 1987.

Fairweather, Janet, “The Death of Heraclitus”, Greek, Roman & Byzantine 
Studies, 14 (1973), pp. 233-239.

Gill, Christopher, “The Death of Socrates”, Classical Quarterly, 67 (1973), 
pp. 25-28.

Goldhill, Simon, “The anecdote: exploring the boundaries between oral and 
literate performance in the second sophistic”, en Ancient Literacy: The Cul-
ture of Literacy in Greece and Rome, eds. William A. Johnson & Holt N. 
Parker, Oxford, Oxford University Press, 2009, pp. 96-113.

Graf, Fritz, “Orpheus: A Poet Among Men”, en Interpretations of Greek Mytho-
logy, ed. Jan Bremmer, London, Routledge, 1987, pp. 80-106.



30	 Sergi Grau Guijarro

Studia Aurea, 19, 2025

Grau, Sergi, “How to kill a philosopher. The narrating of ancient greek philo-
sophers’ deaths in relation to their way of living”, Ancient Philosophy, 30-2 
(2010), pp. 347-381, 17-07-25, <https://doi.org/10.5840/ancien-
tphil201030233>.

Grau, Sergi, “Tipificación en la biografía griega antigua de filósofos: la cons-
trucción de una imagen preconcebida”, Espíritu, 140 (2010), pp. 435-492.

Hadot, Pierre, “L’histoire de la pensée hellénistique et romaine”, en Exercices 
spirituels et philosophie antique, Paris, Albin Michel, 2002.

Hägg, Tomas, The art of Biography in Antiquity, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2012.

Hock, Ronald F. & O’Neil, Edward N., The Chreia in Ancient Rhetoric: Vol. I. 
The Progymnasmata, Atlanta, Scholars Press, 1986.

Jerphagnon, Lucien, “Les mille et une morts des philosophes antiques. Essai 
de typologie”, Revue Belgue de Philosophie et d’Histoire, 69 (1981), pp. 17-
28.

Keaveney, Arthur & Madden, John A., “Phthiriasis and its victims”, Symbolae 
Osloenses, 57 (1982), pp. 87-99.

Kechagia, Eleni, “Dying philosophers in ancient biography. Zeno the Stoic 
and Epicurus”, en Writing Biography in Greece and Rome. Narrative Techni-
que and Fictionalization, eds. Koen de Temmerman & Kristoffel Demoen, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2016, pp. 181-199.

Kimmel-Clauzet, Flore, Morts, tombeaux et cultes des poètes grecs, Bordeaux, 
Ausonius, 2013.

Kindstrand, Jan Fredrik, “Diogenes Laertius and the Chreia Tradition”, Elen-
chos, 7 (1986), pp. 217-243.

Kivilo, Maarit, Early Greek Poets’ Lives: The Shaping of the Tradition, Leiden, 
Brill, 2010.

Lefkowitz, Mary R., The Lives of the Greek Poets, Baltimore, Johns Hopkins 
University Press, 1981.

Leo, Friedrich, Die griechische-römische Biographie nach ihrer literarischen Form, 
Leipzig, Elibron Classics, 1901; reimpr. New York, 1990.

Levine, Daniel B., “Poetic Justice: Homer’s death in the ancient biographical 
tradition”, The Classical Journal, 98 (2002-2003), pp. 141-160.

Loraux, Nicole & Miralles, Carles, eds., Figures de l’intellectuel en Grèce an-
cienne, Paris, Belin, 1998.

Lucciano, Mélanie, “Sur la mise en scène de la mort des philosophes”, Ítaca. 
Quaderns catalans de cultura clàssica, 31-31 (2015-2016), pp. 161-198.

Luzzatto, Maria Tanja, “L’impiego della “chreia” filosofica nell’educazione 
antica”, en Aspetti di letteratura gnomica nel mondo antico, ed. Maria Serena 
Funghi, Firenze, 2004, vol. II, pp. 157-187.

Macris, Constantinos, “Σημαίνοντες θάνατοι φιλοσόφων στον Διογένη 
Λαέρτιο: Μία επανεκτίμηση”, Υπόμνημα στη Φιλοσοφία, 9 (2010), 
pp. 11-52.



Un bel morir tutta la vita onora... o no: formes de morir dels intel·lectuals de la Grècia antiga 31

Studia Aurea, 19, 2025

Marasco, Gabriele, “I processi d’empietà nella democrazia ateniese”, Atene e 
Roma, 21 (1976), pp. 113-131.

Miralles, Carles & Pòrtulas, Jaume, “L’image du poète en Grèce archaïque”, 
en Figures de l’intellectuel en Grèce ancienne, eds. Nicole Loraux & Carles 
Miralles, Paris, Belin, 1998, pp. 15-63.

Momigliano, Arnaldo, The Development of Greek Biography, Cambridge Mass, 
Harvard University Press, 1971.

Moreau, Alain, “Déjouer l’oracle ou la précaution inutile”, Kernos, 3 (1990), 
pp. 261-279.

Morgan, Teresa, Literate Education in the Hellenistic and Roman Worlds, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 1998.

Nestle, Wilhelm, “Legenden vom Tod der Gottesverächter”, en Griechische 
Studien. Untersuchungen zur Religion, Dichtung und Philosophie der Grie-
chen, Stuttgart, Hannsmann, 1948, pp. 567-596.

Pòrtulas, Jaume, “Vida y muerte del poeta”, Revista de Occidente, 158-159 
(1994), pp. 59-69.

Pòrtulas, Jaume, “Eumolpo el tracio”, Synthesis, 3 (1996), pp. 57-66.
Ricci, Maria Lisa, “Topica pagana e cristiana negli Acta Martyrum”, Atti 

dell’Accademia Toscana “La Colombaria”, 38 (1964), pp. 82-85.
Santoni, Anna, “L’inno di Aristotele per Ermia di Atarneo”, en La componente 

autobiografica nella poesia greca e latina fra realtà e artificio letterario, eds. 
Graziano Arrighetti & Franco Montanari, Pisa, Giardini, 1993, pp. 179-
195.

Simonetti, Manlio, “Qualche osservazione a proposito dell’origine degli Atti 
dei martiri”, Revue d’Études Augustiniennes, 2 (1956), pp. 39-57.

Wehrli, Fritz, “Gnome, Anekdote und Biographie”, Museum Helveticum, 30 
(1973), pp. 193-208.

Whitmarsh, Tim, Battling the Gods. Atheism in the Ancient World, New York, 
Alfred A. Knopff, 2015.

Wormell, Donald E. W., “The literary tradition concerning Hermias of Atar-
neus”, Yale Classical Studies, 5 (1935), pp. 57-92.


