
Universitat Autònoma de Barcelona / Universitat de Girona
Studia Aurea, 19, 2025: 163-190

ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en línea)
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.588

Humanistas italianos y cronistas de Indias.  
Una relación de amor odio

Javier Molina Villeta
Universidad Nacional Autónoma de México

molyfirenze@hotmail.com
ORCID: 0000-0001-8115-8499

Recepción: 08/02/2025, Aceptación: 21/04/2025, Publicación: 19/12/2025

Resumen
El objetivo de este artículo es analizar comparativamente y desde una perspectiva histó-
rica y retórica la relación entre los humanistas italianos y los cronistas de Indias. Nos 
centraremos en la influencia que tuvieron las obras de los milaneses Pedro Mártir de 
Anglería y Paolo Giovio en dos de los autores más influyentes del siglo xvi: Gonzalo 
Fernández de Oviedo y Francisco López de Gómara. En este trabajo desentrañaremos 
los modelos historiográficos de dichos autores, analizaremos el sentimiento antiitaliano 
que alimentó sus textos y exploraremos la dimensión colectiva y heterogénea de sus 
obras, un nexo entre la historiografía del renacimiento y la futura crónica de Indias.

Palabras clave
Humanismo italiano; cronistas de Indias; Francisco López de Gómara; Paolo Giovio; 
Gonzalo Fernández de Oviedo; Pedro Mártir de Anglería.

Abstract
English title. Italian humanists and chroniclers of the Indies. A love hate relationship.
The objective of this article is to analyze comparatively and from a historiographical and 
philological perspective the relationship between Italian humanists and chroniclers of 
the Indies. We will focus on the influence that the works of the Milanese Pedro Mártir 
de Anglería and Paolo Giovio had on two of the most influential authors of the 16th 
century: Gonzalo Fernández de Oviedo and Francisco López de Gómara. In this work 
we will unravel the historiographic methods and models of these authors, we will ana-
lyze the anti-Italian feeling that fueled their works and we will explore the collective and 
heterogeneous dimension of his works, a link between the historiography of the Renais-
sance and the New Spain chronicle.



164	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

Keywords
Italian humanism; chroniclers of the Indies; Francisco López de Gómara; Paolo Giovio; 
Gonzalo Fernández de Oviedo; Pedro Mártir de Anglería.

Introducción

En marzo de 1493, cuando Cristóbal Colón regresó a la península ibérica de 
su primer viaje transatlántico, sus diarios de a bordo fueron publicados en 
Barcelona y provocaron gran curiosidad. Sin embargo, fue el Mundus Novus 
(1503) de Américo Vespucio el que captó de forma contundente la atención 
de los humanistas; y por ello fue traducido al latín en 1504 y difundido por 
Europa. Tal fue la fama del texto, que en 1507 el cartógrafo alemán Martín 
Waldeseemuller decidió bautizar América al nuevo continente, en honor al 
florentino. Como recuerda David Brading (2019: 30-31), Vespucio era poco 
más que un simple aventurero; su mérito fue esencialmente literario y su suer-
te, la de haber sido traducido al latín y divulgado entre los eruditos europeos. 
Su prosa renacentista, sencilla y emotiva, narraba una odisea a lo desconocido 
que recordaba a la fábula de Ulises. Sin duda, fue la épica humanista la que 
dio nombre al continente.

En este trabajo nos proponemos profundizar en los modelos italianos que 
influyeron en dos de los cronistas de Indias más discutidos e influyentes: el ma-
drileño Gonzalo Fernández de Oviedo (1478-1557) y el soriano Francisco Ló-
pez de Gómara (1511-1559). A través de un análisis comparativo, trataremos de 
desentrañar la compleja relación que les unió con dos importantes humanistas 
milaneses: en el caso de Oviedo, Pedro Mártir de Anglería (1457-1526); en el 
caso de Gómara, Paolo Giovio (1483-1552).

Como veremos, los cronistas de Indias no siempre fueron doctos latinis-
tas, pero a la hora de escribir sus textos se basaron en los relatos grecorroma-



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 165

Studia Aurea, 19, 2025

nos popularizados en la prosa del humanismo italiano. A través del estudio de 
las crónicas de Indias de dichos autores y sus precedentes italianos, elaborare-
mos un análisis comparativo que permitirá desentrañar algunos aspectos del 
complejo mundo de relaciones cruzadas entre Italia y la Monarquía Hispáni-
ca. Nos proponemos, en definitiva, tratar de responder a las siguientes cues-
tiones: ¿A qué se debe la fobia antiitaliana de Oviedo y de Gómara? ¿De qué 
manera se relacionaron con los italianos Pedro Mártir de Anglería y Paolo 
Giovio? ¿Cómo se insertó el modelo humanista en el relato del descubrimien-
to y la conquista de América? ¿Qué resultados tuvo en cada caso? Nuestra hi-
pótesis inicial apunta a que la obra de Mártir de Anglería marcó las bases del 
futuro relato indiano y la de Giovio inspiró el ejemplo más exitoso, el de 
Gómara. Aunque la presencia de Italia es mucho mayor en la crónica de Ovie-
do, la obra del soriano es la que encarna de forma más nítida el modelo huma-
nista italiano.

Si bien la hegemonía cultural italiana durante el siglo xvi es innegable, son 
muchos los autores que han complejizado este periodo de la historia atendiendo 
a los renacimientos presentes en varias monarquías europeas que recrearon y 
resignificaron los modelos italianos e intercambiaron ideas y saberes.1 La nove-
dad que representó la crónica de Indias reside en que los autores se centraron en 
un Nuevo Mundo que se integró en la corriente de la historia universal. Dicho 
relato fue construido con el objetivo de narrar conquistas superiores a las del 
resto de los imperios y señoríos europeos del presente y del pasado.

Los modelos retóricos del humanismo, elaborados por autores como Nico-
lás Maquiavelo, Francesco Guicciardini o Paolo Giovio, establecieron un mode-
lo de composición italianizante caracterizado fundamentalmente por la prepon-
derancia de los hechos políticos y las pasiones personales como motor histórico 
y la imitación de los modelos grecolatinos en estilo y erudición.2 Como ya había 
expresado Maquiavelo (2013, ed. Enaidi: 4), una de las grandes aficiones de los 
humanistas del renacimiento fue el conocimiento de las acciones de los grandes 
hombres, aprendidas gracias a “una lunga esperienza delle cose moderne e una 
continua lezione delle antiche”. No será otro el espíritu narrativo de los cronis-
tas de Indias.

Algunos de los humanistas italianos citados fueron la mayor fuente de 
inspiración de los cronistas e historiadores castellanos como Oviedo y Góma-
ra. Las crónicas de estos dos autores, conocedores de la cultura italiana y al 
mismo tiempo defensores acérrimos del Imperio español, fueron esenciales en 

1.  Vid. Delumeau (1993); Burke (1998); Burke (2016); Tallon (2006); Pérez (2013); Ríos Salo-
ma (2019).
2.  Uno de los rasgos característicos de esta historiografía fue la presencia de discursos puestos en 
boca de personajes (a la manera de Tucídides y más tarde, de Polibio, Plutarco y Suetonio entre 
otros). Vid. Gilbert (2012). 



166	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

la constitución del relato de la conquista y en la configuración de lo que O` 
Gorman denominó “el ser de América” (1995). A través de sus textos, el mo-
delo historiográfico italiano será imitado y reproducido por otros muchos cro-
nistas de Indias.3

Es importante comenzar con un análisis historiográfico y filológico de la 
compleja relación entre el humanismo italiano y los cronistas castellanos; en las 
tensiones intrínsecas de este conflicto encontraremos las claves para entender la 
ambigua actitud de los cronistas con respecto a sus modelos y precursores histo-
riográficos.

La compleja relación entre los humanistas italianos y los castellanos

Uno de los pilares que consolidó la Monarquía Católica a partir de finales del xv 
fue el discurso histórico: los cronistas e historiadores se convirtieron en media-
dores entre el pasado y el presente destinado a superarlo. Ya en 1492, el huma-
nista español, Antonio de Nebrija (2014, ed. Academia Mexicana de la Lengua: 
3), afirmó que “la lengua siempre fue compañera del Imperio”. La historia y la 
conquista, desde los tiempos griegos y romanos, se desarrollaban al unísono; las 
narraciones históricas permitían que las hazañas imperiales no cayeran en el ol-
vido. La crónica de Indias fue el principal instrumento de propaganda de la 
Monarquía Hispánica en la conquista y colonización de América. Los cronistas, 
en un arrebato de patriotismo imperial castellano, pretendieron elaborar un re-
lato de héroes que superarían a los descritos en los relatos grecolatinos.

Aunque los italianos fueron los pioneros indiscutibles, la difusión de la cul-
tura humanista no solo se produjo en la patria de Dante y Maquiavelo; el si-
glo xvi español asistió al redescubrimiento, edición y proliferación de los clási-
cos y a la edición de obras cuyo modelo fueron los autores grecolatinos (Molina 
Villeta 2024). Cierta historiografía consideró que el Renacimiento español fue 
escaso y tardío (Highet 1949 y 1954),4 sin embargo, investigaciones actuales 
han demostrado que los círculos humanistas castellanos gozaban de plena salud 
ya en el siglo xv e inicios del xvi.

3.  Autores como Juan Ginés de Sepúlveda, José de Acosta, Juan Cano, Alonso de Zorita, y An-
tonio de Herrera, entre otros, partireron de las obras de Oviedo y Gómara para desarrollar sus 
obras. Véase Iglesia (1980).
4.  Una de las primeras respuestas a Highet fue la que elaboró en 1951 María Rosa Lida de 
Maikel. Véase Lida de Maikel (1975). Posteriormente, Luis Gil (1984) elaboró un completo pa-
norama del humanismo español y de sus autores. Uno de los estudios más pormenorizados y 
brillantes sobre el humanismo español es el de Marcel Bataillon, Erasmo y España, primeramente, 
aparecido en francés en 1937 y más tarde traducido y ampliado en 1956 (Bataillon 1956). Algu-
nas de las obras imprescindibles sobre el humanismo español son las siguientes: Yndurain (1994), 
Cuart (2004), Fontán (2008), González Sánchez (2007), Gómez Redondo (2012), Pérez (2013), 
Kagan (2018), González, López y Ruiz (2018).



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 167

Studia Aurea, 19, 2025

A partir del siglo xvi, el entusiasmo que provocó el descubrimiento y la 
conquista de las Indias revalorizó en España la historia moderna por encima de 
la antigüedad. Fueron varios los autores españoles de la Edad Moderna que 
consideraron las hazañas de Cortés superiores a las de personajes como Julio 
César, Alejandro Magno, Escipión, Nerón, Hércules, Ulises, Aníbal y Ciro en-
tre otros personajes históricos de la antigüedad clásica (Maravall 1966: 232; 
Reynolds 1962: 259-271). Dicho sentimiento fue también una revancha contra 
el desprecio que muchos humanistas italianos habían mostrado hacia España. 
Hay que recordar que una figura de primer orden en el temprano renacimiento, 
Giovanni  Boccaccio (1313-1375), consideraba a los españoles semi-barbaros 
(Merriman 1912: XXXVIII). En 1504, el secretario del embajador veneciano en 
España Angelo Trevisan, señaló las “fechorías cometidas por los españoles” en el 
Nuevo Mundo (Symcox y Formisano 2002: 123). Tanto él como otros italia-
nos, absolvían a su compatriota Colón, pero condenaban a los españoles como 
saqueadores sedientos de oro (Fletcher 2021: 151). Alessandro Geraldini (1455-
1525) consideraba al navegante un explorador “santísimo” mientras que denun-
ciaba al resto de castellanos por haber matado a “más de un millón de habitan-
tes” (Symcox y Formisano 2002: 133).

El ejemplo más nítido de antihispanismo es el del célebre historiador como 
Francesco Guicciardini (1483-1540), quien fue embajador en Aragón de 1512 
a 1513, viajó por la península durante estos años y dedicó a los españoles uno de 
los textos más viscerales. Merece la pena reproducir un fragmento especialmen-
te hiriente:

Los hombres de esta nación son sombríos y de tez adusta; de color moreno y de 
pequeña estatura (...) exaltan mucho las cosas propias, ingeniándose por aparentar 
cuanto pueden (...) les parece que ninguna nación se les puede comparar. Aman 
poco a los extranjeros y los tratan con villanía (...) La pobreza es grande y no creo 
que sea tanto por la naturaleza de la tierra como porque no quieren entregarse a 
cultivarla (...) Debe proceder de la pobreza ser miserables por naturaleza (...) Son, 
por tanto, muy avaros y, como no tienen ninguna actividad, están siempre dispues-
tos a robar (...) No son dados a las letras, y no se encuentra en la nobleza ni en otros 
estamentos conocimiento o noticia alguna, o muy pequeño o en muy pocos, de la 
lengua latina (...) Esta nación ha estado oprimida hasta nuestros tiempos, y con 
menos gloria y dominio que cualquier otra nación de Europa (...) los escritores 
antiguos la alaban más bien por su fiereza en tomar las armas y suscitar la guerra que 
otro pueblo cualquiera. Tito Livio los llama gente nacida para atizar la guerra (Va-
lla 1989, ed. Alianza: 237-242).

Como vemos, el italiano afirmó, entre muchos otros agravios, que los espa-
ñoles “no son dados a las letras”, sino a “atizar la guerra”. La fama de gentes 
aguerridas y poco cultivadas persiguió a los castellanos durante todo el siglo xvi 
y se exacerbó tras las conquistas de la Nueva España y el Perú. Las apologéticas 
crónicas de Indias tuvieron una contraparte muy crítica en Europa, cuyos mo-



168	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

narcas e historiadores estaban más interesados en representar la tiranía y los 
abusos de los españoles. Fue este el caldo de cultivo de lo que dos siglos después 
se denominaría la leyenda negra antiespañola.5

Cierta historiografía ha tomado la parte por el todo y ha llegado a afirmar 
que los humanistas castellanos quedaron resentidos contra los italianos por de-
claraciones como la de Guicciardini (Tate 1970). Sin embargo, al menos duran-
te finales del siglo xv y las primeras décadas del siglo xvi, la política de los reyes 
católicos y de Carlos V se caracterizó por la atracción del talento italiano. Hubo 
numerosos casos de respeto y de admiración mutua, como el que representa la 
actividad de los profesores italianos de la Universidad de Salamanca, Nicolao 
Antonio (de 1465 a 1473), Pomponio de Mantua (desde 1473 a 1485) y sobre 
todo el siciliano Lucio Marineo Sículo (de 1485 a 1497), autor de un texto muy 
elogioso con respecto a España (Stelio Cro 2004: 24-25) y a la reina Isabel: De 
Hispaniae Laudibus (1497, traducido al castellano en 1539). Los reinos que 
Guicciardini había visitado en 1512 y 1513 se convirtieron a partir de la década 
de 1520 (y sobre todo tras la conquista de Tenochtitlán de 1521 y la derrota 
francesa en Pavía en 1525) en el imperio más grande y rico de Europa.

Quizás el ejemplo más representativo del encuentro e intercambio cultural 
italo-español fue la amistad entre Pedro Mártir de Anglería, milanés enamorado 
de España, y Antonio de Nebrija, un castellano formado durante diez años en 
Italia (Camillo 1988: 55-108). La íntima relación entre ambos ejemplifica el 
intercambio cultural y la implantación de los ideales del humanismo italiano en 
la cronística castellana (Cro 2004: 29-36).

Este incipiente pero fecundo acercamiento cultural entre humanistas caste-
llanos e italianos se vio afectado por acontecimientos posteriores, como el terrible 
saco de Roma (1527), que no hizo sino aumentar el resentimiento antihispano 
por parte de muchos humanistas italianos. El saco fue la expresión de la ponzoña 
acumulada durante decenios, una mezcla de envidia y resentimiento que explotó, 
provocó destrozos de bibliotecas e innumerables manuscritos y supuso una muer-
te momentánea del humanismo. Carlos V acudió a grandes cronistas para salvar 
su responsabilidad, pero no pudo salvar la fama de los españoles (Valdés 1850: 
401-402). Para John H. Elliottt, el efecto psicológico del éxito español se reflejó 
tanto en la actitud altiva y arrogante de los castellanos como en las reacciones 
adversas de los súbditos europeos, que primero les tacharon de altaneros y des-
pués llegaron a odiarles y a condenarles como bárbaros destructores y opresores 
de los pueblos inocentes de América (Elliott 2007: 28-29).

5.  Durante el siglo xvi el texto más beligerante hacia los conquistadores escrito en España fue la 
Brevísima relación de la destrucción de las Indias de Bartolomé de Las Casas. Los títulos de las tra-
ducciones europeas de esta obra hablan por sí solos: el francés Tyrannies et cruautés des Espagnols 
perpetres e`s Indes Occidentales (1579), el italiano La libertá pretesa dal supplica schiavo indiano 
(1640) o el inglés The tears of the indians (1656). Véase Bennasy-Berling (2021: 771).



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 169

Studia Aurea, 19, 2025

¿Estaba justificado el encono y el sentimiento de superioridad italiano? En 
palabras del francés Jacques Lafaye (2005: 181-182), “Italia era otro planeta en 
comparación con el resto de Europa”, y por ello los franceses y españoles queda-
ban deslumbrados cuando la visitaban, aunque fueran vistos y minusvalorados 
como “bárbaros” por los petulantes humanistas. Hay que recordar que del si-
glo xv al xvii el italiano fue la lengua más influyente entre los humanistas y el 
común denominador entre estos fue el de haber instaurado la cultura de la anti-
gua Roma como arquetipo “de valor eterno”; en palabras de Lafaye (2005: 35), 
“haber inventado el Clasicismo” como modelo de referencia permanente. La 
proliferación de mecenas, traductores e imprentas en el norte de Italia6 posibili-
tó la nueva edición de los textos griegos y romanos. A este fenómeno se le sumó 
el advenimiento de un papa florentino, Giovanni de Medici, que con el nombre 
de León X (1513-1521), inauguraría lo que se ha denominado “la edad de oro” 
de los humanistas (Chabod 1990: 206). El papa nombró secretario de los breves 
pontificales a Pietro Bembo, partidario de la imitación estricta de la obra de 
Cicerón (Bembo y Della Mirandola 2017, ed. Idea). Resaltamos este detalle 
porque, como veremos, fue clave de cara a la composición del modelo historio-
gráfico humanista tanto en Italia como en España y América.

Los humanistas del xv y xvi seguían viendo el latín como signo de identidad 
de la República de las letras y se empeñaron en imitar a sus antepasados “en 
elocuencia y erudición” (Ríos Saloma 2019: 420). Los castellanos no sólo imi-
taron a los clásicos de la antigüedad, también a los mismos italianos: de la misma 
forma que Garcilaso se basó en Petrarca y Bembo, Oviedo siguió los pasos de 
Mártir de Anglería y Gómara reprodujo el modelo del milanés Paolo Giovio. 
Pero, como veremos, en el caso de Oviedo y Gómara, no se trató de un mero 
caso de imitación: pretendieron expresar la superioridad del Imperio Español 
sobre la cultura, el legado y la historia italiana. Los cronistas de Indias fueron los 
encargados de exponer ante el mundo que habían superado, no solo a los reinos 
europeos coetáneos, sino incluso a los más grandes guerreros de la antigüedad.7

6.  Un mapa reproducido en la obra de Lafaye, Por amor al griego, ubica las principales ciudades 
con imprenta. Sólo en el norte de Italia figuran Florencia, Bolonia, Venecia, Milán, Turín, Vicen-
za, Ferrara, Génova, Mantua, Moderna, Padua, Pavía, Picacenza, Pisa y Verona. La mayor con-
centración de Europa (Lafaye 2005: 448). 
7.  Gómara (2021: 13) afirmó lo siguiente: «Nunca nación extendió tanto como la española sus 
costumbres, su lenguaje y armas, ni caminó tan lejos por mar y tierra, las armas a cuestas». Para 
Oviedo (1853: 97), Cortés fue más grande que Julio César, pues este «ovo sus batallas e victo-
rias en provincias e partes pobladas e proveídas e de las mejores del mundo, en compañía de sus 
proprios e muchos romanos» mientras que Cortés combatió en un ambiente desconocido y 
hostil, «en un mundo nuevo o tan apartadas provincias de Europa, e con tantos trabajos e ne-
cesidades e pocas fuerzas, e con gente tan innumerable e tan bárbara e belicosa e apacentada en 
carne humana» 



170	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

Mártir de Anglería y Fernández de Oviedo:
el complejo de inferioridad castellano

Pedro Martir de Anglería (el nombre castellanizado de Pietro Martire d’Anghiera), 
refleja en su trayectoria biográfica y en su obra, la combinación tan especial e 
influyente que resultó del humanismo italiano y la crónica imperial castellana. 
Nacido en Arona en 1457, el milanés creció y se formó en contacto directo con 
el humanismo italiano. Durante sus años romanos, su alumno de latín Iñigo 
López de Mendoza, conde de Tendilla y embajador de España ante el papa, le 
invitó a seguirle hacia la corte de los Reyes Católicos. Llegó en 1484, en la etapa 
final de la lucha de ocho siglos contra el poderío musulmán. Impresionado por 
el ambiente de cruzada, se alistó como caballero en el ejército cristiano que tomó 
parte de la conquista de Granada y declaró su pasión pro-castellana en una carta 
al confesor de la reina: “Tengo intención, mientras los años me lo consientan, 
de empuñar las armas en tan justa y piadosa guerra” (Mártir 1953, imp. Gón-
gora: 16). Tras la caída de la ciudad en 1492, la reina Isabel le contrató como 
profesor de latín de la nobleza castellana, labor que compaginó con su frenética 
actividad como diplomático y funcionario en el Consejo de Indias. Entusiasma-
do ante la noticia del descubrimiento de Colón, compuso —en sus escasos ratos 
libres— una serie de epístolas que formaron la primera obra sobre la odisea 
americana, el Oceani decas, cuyo borrador llevó a Venecia y fue publicado en su 
traducción al dialecto véneto en 1504. El original latino, sin embargo, fue pu-
blicado siete años después por el humanista castellano Antonio de Nebrija en 
1511 con el título de De Orbe Novo (Mártir de Anglería 2004, Alción ed.).

Mártir de Anglería fue un enamorado de España y halló en Granada su re-
sidencia idílica. Como declaró en sus cartas, prefería dicha ciudad a Venecia, a 
Milán, a Florencia e incluso a Roma (Mártir 1953, imp. Góngora: 178-180). Se 
relacionó con el citado cronista siciliano Lucio Marineo Sículo, profesor de latín 
y gramática en Salamanca de 1485 a 1497, y emprendió la tarea de educar a la 
aristocracia castellana y convencerla de la ventaja de las letras sobre las armas. A 
pesar de que pudo comprobar el carácter “bullicioso” y “frívolo” de los jóvenes 
nobles españoles, consiguió que estos se inclinaran poco a poco “hacia las letras” 
(Mártir 1953, imp. Góngora: 212). Llegó a admirar y a preferir la unidad impe-
rial de España a la Italia desunida y bajo la constante amenaza de dominación 
extranjera (Cro 2004: 18-19).

La obra de Anglería parte del método historiográfico de Leonardo Bruni 
Bruni (1476) y sus discípulos Lorenzo Valla y, sobre todo, Pomponio Leto (1474 
y 1499). Su crónica heredó los rasgos más comunes del humanismo italianizante: 
la alusión a los clásicos grecolatinos, la función política legitimadora, la retórica 
moralizante, la presencia de la voluntad individual, la presencia de protagonistas 
heroicos y la construcción de discursos encaminados a engrandecer a los persona-
jes retratados (rasgo muy común en la obra de Salustio, Guerra de Yugurta). Al 
mismo tiempo, es notoria la influencia que tuvo sobre Mártir la obra de su amigo 



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 171

Studia Aurea, 19, 2025

Lucio Marineo Sículo, De Hispaniae Laudibus (1497),8 obra que fue publicada 
cuando Mártir estaba escribiendo sus Décadas. La selección que elaboró Sículo 
de las cosas “memorables” y dignas de ser sabidas por doctos y curiosos, es el 
preámbulo castellano de los catálogos de novedades maravillosas tan presentes en 
la crónica de Indias (Tate 1970; Egío 2015: 125). Ambos autores, a pesar de ser 
italianos, ensalzaron el modelo político de los Reyes Católicos.

Mártir de Anglería fue uno de los enlaces que conectó el mundo de los lati-
nistas con el de los cronistas castellanos que narraron los primeros aconteci-
mientos del descubrimiento y conquista de América. Sus Décadas del Orbe Novo 
(escritas entre 1494 y 1526) ya contenían los rasgos citados que determinaron la 
crónica de Indias. Quizás el elemento que más le separó de la retórica humanis-
ta italiana fue el estilo providencialista. En su dedicatoria al rey Carlos, Mártir 
(1989, ed. Polifemo: 5) escribió:

Desde que la Providencia divina quiso crear el universo, reservó el que fuera cono-
cida la inmensa extensión del mar occidental hasta estos nuestros tiempos en que 
ha sido descubierta para ti, Rey poderosísimo, bajo los felices auspicios de tus abue-
los maternos (1989: 5).

Sus Décadas son uno de los primeros discursos historiográficos que legitimó 
al rey sobre las nuevas tierras. Sin embargo, hay que apuntar que se trata de un 
relato sucinto y escrito con excesiva premura. En su década última y octava, es-
crita poco antes de morir, él mismo reconoció que había escrito su obra precipi-
tadamente y sin demasiados preámbulos —“todo lo escribo deprisa y casi en 
confuso”— (Mártir 1989, ed. Polifemo: 89) e incluso insinuó que las glorias de 
España merecían un escritor más capacitado:

Grandes alabanzas merece en estos nuestros tiempos España (...) y a los que tienen 
ingenio les ha suministrado amplia materia de escribir, a los cuales yo les he abierto 
el camino, coleccionando estas cosas sin aliño, como ves, ya porque yo no sé ador-
nar cosa alguna con más elegantes vestidos, ya también porque nunca tomé la plu-
ma para escribir históricamente, sino para dar gusto, con cartas escritas deprisa, a 
personas cuyos mandatos no podía pasar por alto (Mártir 1989, ed. Polifemo: 527).

En 1526 Mártir murió en su adorada Granada y tal como declaró, dejó un 
camino abierto y lleno de posibilidades a los futuros cronistas e historiadores, 
motivo por el cual algunos autores le han considerado el “padre” de la crónica 
de Indias (Egío 2015: 124). Dicha afirmación nos parece exagerada: si bien es 
cierto que su texto contiene los ingredientes que después serán explotados por 
autores como Oviedo o Díaz del Castillo, la brevedad de su obra y su forma 

8.  La amistad de Sículo con Anglería queda patente en su íntimo epistolario (Marineo Sículo 
2001). 



172	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

epistolar dista mucho del sólido modelo humanista que alcanzó la obra de Gó-
mara. Además, ni siquiera los cronistas castellanos tuvieron en alta estima sus 
escritos. A pesar de su pasión por España, fue el blanco de numerosas e hirientes 
críticas por parte del que fue su informante hasta su muerte y nuevo cronista de 
Indias a partir de 1532, el madrileño Gonzalo Fernández de Oviedo, del que 
nos ocuparemos a continuación.

La relación de Oviedo con el humanismo italiano fue compleja: nacido en 
Madrid en 1478, se formó en un entorno culto y aristocrático, trabajando como 
mozo de cámara del malogrado príncipe don Juan, hijo de los Reyes Católicos. 
Muerto este en 1497, viajó a Italia, donde se puso al servicio del rey de Nápoles. 
En sus Quincuagenas, Oviedo rememoró con deleite sus muchos viajes italianos: 
“Discurrí por toda Italia, donde me di todo lo que pude a saber e leer y entender 
la lengua toscana, y buscando libros en ella, de los cuales tengo algunos que ha más 
de 55 años que están en mi compañía” (Oviedo 1853: XVIII; Gerbi 1978: 182).

A pesar de este entusiasmo inicial, Oviedo experimentó una compleja y 
conflictuada relación hacia Italia. La admiración que vivió en sus viajes de ju-
ventud fue acompañada de un latente complejo de inferioridad literaria que se 
refleja sobre todo en el rencor mostrado hacia Mártir de Anglería, su precursor 
como como cronista real. Escrita entre 1494 y 1526, la obra de Mártir de An-
glería no fue publicada en castellano, pero sí en latín y veneciano, lo cual la hizo 
accesible a todos los sabios europeos. Oviedo, por el contrario, nunca aprendió 
a escribir en latín y reconoció no ser muy ducho en ninguna lengua, fuera de la 
castellana (Gerbi 1978: 284).

El madrileño viajó por primera vez a las Indias en 1514, con un cargo de 
veedor de las fundiciones de oro de Tierra Firme. No profundizaremos en todos 
los avatares biográficos de este aventurero: baste recordar que fue alcalde de la 
fortaleza de Santo Domingo, en la Española y que cruzó el Atlántico doce veces, 
poniendo en riesgo su salud en cada viaje. Sus trabajos históricos fueron bien 
recibidos en la corte, motivo por el cual en 1532 se le nombró cronista general 
de Indias (Iglesia 1980: 97-112). Tres años después, en 1535, publicó la prime-
ra parte de su inmensa obra indiana —primeramente, titulada General y Natural 
Historia de las Indias— que continuó ampliando el resto de su vida. Pasó sus 
últimos años en España, desencantado de su experiencia americana y obcecado 
en publicar los siguientes volúmenes de su magna obra. Según Gómara (1912: 
139-140), esta fue rechazada por el consejo de Indias en 1548 debido a las intri-
gas de su gran enemigo, Bartolomé de Las Casas.

A pesar de su curiosidad por el humanismo italiano, Oviedo tuvo que lidiar 
con un radical sentimiento identitario ibérico que resolvió insistiendo en la supe-
rioridad de las hazañas castellanas y en un desprecio de la erudición y la latinidad 
de los humanistas. Como reconoció Brading (2019: 47-48), incluso en sus textos 
sobre Italia, el madrileño se explayó más en los hechos de armas de los españoles 
que en los esplendores del renacimiento. El encono de Oviedo, sin embargo, es-
condía una secreta admiración y entusiasmo por la cultura italiana, cuya lengua 



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 173

Studia Aurea, 19, 2025

toscana reprodujo en varias ocasiones a lo largo de su Historia general y natural de 
las Indias (Fernández de Oviedo 1853: III, 82). A pesar de esta admiración, el 
madrileño no era un humanista latinista y no estaba dispuesto a emular a los hu-
manistas italianos ni a escribir su magna obra sobre las Indias en una lengua con 
la que no estaba familiarizado. Decidió menospreciar el latinismo y reivindicar de 
forma sempiterna su carácter de testigo por encima de la formación cultural.

Apoyándose en esta supuesta superioridad, Oviedo criticó a Mártir en nu-
merosas ocasiones, siempre enfatizando el hecho de que el milanés jamás viajó a 
las Indias, por lo que se tuvo que informar en Castilla. Le echó en cara estar mal 
informado, insistiendo en que “no pudo desde lejos escribir estas cosas tan al 
propio como son e la materia lo requiere”. En varias ocasiones se burló con sor-
na de los errores que detectó en la obra del milanés: “se engañó en esto como en 
muchas otras cosas que escribió, o, mejor diciendo, le engañaron los que tales le 
dieron a entender” (Fernández de Oviedo 1853: I, 294). Receloso ante la pul-
critud y la latinidad del milanés, destacó que aunque sus textos “no caresciesen 
de buen estilo, forzado es que se sospeche que les faltó cierta información en 
muchas cosas”. Como concluyó: “Menester es vivir y escudriñar con atención lo 
que se ha de escribir” (Fernández de Oviedo 1853: III, 562-563).

Como vemos, el madrileño dio una importancia absoluta a la experiencia de 
lo vivido sobre lo leído; como afirmó ya en su primer volumen (1535), había 
acumulado todo el saber de lo leído en “mil millares de volúmenes (...) en vein-
te e dos años e más que ha que veo y experimento por mi persona estas cosas, 
sirviendo a Dios é a mi rey en estas Indias, y habiendo ocho veces pasado el 
grande mar Océano” (Fernández de Oviedo 1853: I, 6). La vivencia, para Ovie-
do (1853: I, 10), siempre estuvo por encima de la erudición y “los elegantes es-
tilos”, en su opinión “tan desviados de la realidad como el cielo de la tierra”.9

Sin embargo, contrariamente a sus preceptos, el madrileño fue el cronista de 
Indias que más citas grecolatinas y símiles con la cultura clásica incluyó en sus 
obras (Benat-Tachot 2016: 129). En este sentido, su obra se asemeja a la de 
Mártir de Anglería. Sorprende enumerar la cantidad de referencias clásicas in-
corporadas por el madrileño en unas pocas páginas (1853): César, Plutarco, 
Justino y Salustio (360), las Décadas de Tito Livio (412-413), Séneca (366), 
Diodoro de Sicilia (372), Flavio Josefo (De bello judaico) (413), Salustio, Cice-
rón (412) y Petrarca (184), por mencionar solo algunos de los nombres más ci-
tados. Quizás esta exhibición de erudición enciclopédica se deba a la conciencia 

9.  Oviedo usó el mismo argumento que usaría Bernal Díaz del Castillo: suplir la falta de cultura 
con su calidad incontestable de testigo. Díaz del Castillo reconoció que mientras escribía su cró-
nica, leyó la obra de Gómara y se desmoralizó ante la superioridad del estilo del soriano: «vide su 
policía, y estas mis palabras tan groseras y sin primor, deje de escrebir en ella, estando presentes 
tan buenas historias». Decidió, sin embargo, retomar su texto, al entender que los cronistas que 
habían escrito desde Castilla nunca vieron, «ni entendieron», el Nuevo Mundo (Díaz del Castillo 
2011: 70-72).



174	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

de poseer una cultura insuficiente (Iglesia 1980: 66) y al temor ser considerado 
como un “bárbaro” o “iletrado” español, como habían escrito Boccaccio, Loren-
zo Valla y sobre todo Guicciardini, al especificar que los españoles “non sono 
volti alle lettere” (Gerbi 1978: 286).

Amante de la cultura italiana, pero resentido contra el latinismo de los hu-
manistas, el conflicto interior de Oviedo se palpa en múltiples páginas. El cro-
nista madrileño llegó a insinuar que Mártir escribía en latín para que sus errores 
y mentiras no fuesen detectados tan fácilmente, pues si sus obras “si se escribie-
ran en la lengua de los que lo avemos visto, quedaran infamados por mendaces” 
(Fernández de Oviedo 1853: IV, 589-590). Sus citas a Mártir evidencian que el 
madrileño tenía a mano su obra mientras redactaba la suya. El ejemplar que usó 
fue, muy probablemente, la versión en latín publicada por Nebrija en 1511 y 
titulada De Orbe Novo. Teniendo en cuenta que Oviedo no tenía un buen co-
nocimiento del latín, podemos imaginar el sentimiento de frustración que sintió 
al tratar de emular una obra que ni siquiera entendía con claridad. He aquí el 
origen de su aversión.

Como apuntó Antonello Gerbi, el resentimiento de Oviedo obedecía a la 
envidia no solo en lo literario, también en lo personal: Oviedo se lamentó mu-
chas veces de sus precarias condiciones económicas, mientras que Mártir gozaba 
del favor real y de todo tipo de beneficios eclesiásticos en Castilla (1978: 289). 
Además, en más de una ocasión, Mártir de Anglería se refirió con desdén sobre 
el jactancioso Oviedo, que fue inspector de minas y ejerció como su informante 
en sus estancias en Castilla: “cierto Gonzalo Fernández de Oviedo, magistrado 
regio de los que en España llaman veedor, se jacta de haber entrado más adentro 
en el terreno”.10

El resentimiento de Oviedo se extendió de Pedro Mártir a Francisco López 
de Gómara, humanista y latinista español muy superior a él en formación que, 
sin embargo, tampoco había viajado a América. En 1556, Oviedo aludió al des-
conocimiento del soriano sobre América y recordó que él había escrito su texto 
“no desde Gómara, u otro de los de España, sino de las mismas Indias” (Avalle-
Arce 1974: 464-465).11 También arremetió contra el cosmógrafo portugués 
Ruy Falero por su excesiva formación humanística: “como era subtil y muy 
dado a sus estudios, por ellos (...) perdió el seso y estuvo muy loco” (Fernández 
de Oviedo 1853: II, 9). Similares argumentos usó para retratar al cronista de 

10.  En su década tercera se refirió al madrileño como «cierto Gonzalo Fernández de Oviedo, 
magistrado regio de los que en España llaman veedor, se jacta de haber entrado más adentro en el 
terreno» (Mártir de Anglería 1989, ed Polifemo: 202). 
11.  Por su parte Gómara elogió el «estilo» de la obra de Pedro Mártir pero criticó la poca claridad 
de la misma y el hecho de que no la tradujese al castellano: «escribió muchas cosas de Indias en 
latín, como era cronista de los Reyes Católicos; algunos quisieran más que las escribiera en roman-
ce, o mejor y más claro. Todavía le debemos y loamos mucho, que fue el primero en las poner en 
estilo» (Gómara 2021: 94).



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 175

Studia Aurea, 19, 2025

Carlos V, el siciliano Bernardo Gentile, al que consideró un autor de latinidad 
y tratados “de buen estilo” (el clavo de siempre, opinó Gerbi) pero igualmente 
desinformado (Gerbi 1978: 293; Oviedo 1853, III: 562).

Quizás, junto a Mártir, el mayor blanco de su desprecio fue el historiógrafo 
oficial de Fernando el Católico, el italiano Lucio Marineo Sículo, al que llamó 
“novelero” y de quién se burló (otra vez) por haber escrito sobre las Indias “sin 
verlas” o quizás habiendo viajado a ellas “entre sueños, y digo entre sueños por-
que, aunque durmiendo hablara, no pudiera decir tan al revés de la verdad lo 
que dixo”. Como concluyó Oviedo: “Ni los romanos nunca supieron destas 
partes, ni el Sículo tal ha visto escripto: los españoles sí” (Fernández de Oviedo 
1853: III, 145-146).

Estos son sólo algunos ejemplos del desprecio torrencial, indiscriminado y 
sañudo del madrileño por los humanistas italianizantes que escribieron sobre 
América desde la comodidad europea. En conclusión, podemos afirmar que el 
caso de Oviedo es muy representativo de la rivalidad entre los cronistas castella-
nos y los humanistas italianos, una rivalidad que en su caso se transmite con un 
nacionalismo agresivo y portador de un claro sentimiento de inferioridad. El 
madrileño heredó del milanés el tono providencialista, las referencias a los clási-
cos y los ejemplos heroicos de voluntad individual, pero entre viaje y viaje, fa-
bricó una obra demasiado inflada y enrevesada. Si marcó tantas distancias con 
respecto a su predecesor, fue más por resentimiento que por voluntad estilística.

El caso de Gómara, que analizaremos a continuación, es bastante diferente. 
Su modelo —tan admirado como envidiado— fue el milanés Paulo Giovio, a 
través del cual el soriano pudo encontrar la inspiración ciceroniana: una sustan-
cia narrativa no interrumpida que exhibía un efectismo y una claridad expositi-
va heredados de los clásicos. En este caso, el conocimiento del latín y de la his-
toriografía clásica marcó la diferencia con los cronistas testigos y permitió al 
soriano escribir la historia más famosa de las Indias (Jiménez 2001: 179; Co-
chrane 1985: 366).

Giovio y Gómara: el modelo envidiado y admirado

Poco antes de morir, el milanés Paolo Giovio (1483-1552) expresó su desasosie-
go por no poder terminar las lagunas su monumental Delle istorie del suo tempo 
di mons, en parte perdidas o destrozadas durante el saco de Roma de 1527 (Cha-
bod 1990: 205). En el segundo volumen de dicha obra, el milanés describió 
aquella jornada sangrienta provocada por los vecinos del oeste y del norte —“gli 
spagnoli e gli tedeschi”— que entraron en la ciudad, “crudelissimamente”, pro-
fanaron y saquearon —“lordarono e misero a sacco”— los templos, “entrarono 
in Roma contra i miseri cittadini” y “usarono tutti gli essempi di crudeltà & 
d’avaritia”. Giovio expresó la tristeza que se apoderó de él al rememorar dicha 
jornada: “L’animo tutto mi si raccapriccia a volere raccontare le misserie e i 



176	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

tormenti de Barbari, iquali essi adoperarono nell popolo, già vincitore di tutte le 
nationi. Perche queste cose ne raccontare, nè udir si possono senza molte lagri-
me” (Giovio 1608: II, 16).

Giovio tenía sobrados motivos para recordar con pesar dicho evento: el 
centro de su vida espiritual fue la Roma del renacimiento y su objetivo vital fue 
la escritura de su gran obra con la que alcanzaría la inmortalidad de Cicerón. 
Había ejercido como médico en Como y como catedrático en la Roma del papa 
León X. En 1517 empezó a trabajar con Giulio de Medici, futuro papa Clemen-
te VII, quien le promovió como obispo de Nocera en 1528. Vivió el resto de su 
vida entre lujos, buenos vinos, carnes ricas y cortesanas “de senos redondeados” 
(Chabod 1990: 208; Lafaye 2005: 207). Como colofón a esta vida hedonista, 
construyó un palacio en la ribera del lago Como y lo convirtió en un museo que 
aún hoy se visita.

Conocedor del talento y la fama del milanés, Carlos V se esforzó por atraer 
sus servicios como cronista, pero Giovio no aceptó: a pesar de que admiraba al 
emperador, despreciaba a los españoles desde el mencionado saco de Roma 
(Muñoz Machado 2012: 305). En 1531 publicó el libro más importante sobre 
el imperio otomano: Commentarius Rerum Turcicarum (traducido al italiano 
como Commentario de le cose de’ Turchi en 1541). Pocos años después, en 1546, 
terminó la colección de retratos más famosa de su tiempo: Elogia virorum litteris 
illustrium. Con estos dos textos se había convertido en el historiador más famo-
so de su tiempo (Chabod 1990: 205-227). Además, fue el primero en elaborar 
una historia universal en la que los acontecimientos orientales del imperio Oto-
mano tenían una importancia fundamental: Historiae sui temporis (1608). Tan-
to sus Istorie como sus Elogi revelan que el autor se interesaba por los secretos, 
entrevistaba a sus personajes y, a pesar de su fama de venal y mercenario de las 
letras, no se guardaba las críticas y los dardos envenenados. En sus Lettere con-
fiesa que no puede evitar ser elogioso con un enemigo como Barbarroja y crítico 
con algunos de sus amigos; en sus Istorie reprobó la política indecisa y errática 
de Clemente VII (Giovio 1608: II, 300-301).

A lo largo de su obra, Giovio confeccionó una obra extensa y heterogénea 
pero dividida en capítulos cortos y de estilo deleitoso. En sus Istorie criticó la 
ambición desmedida y “la locura” sin sentido del reinado de Carlos V y de la 
Francia de Francisco I, que luchaban entre sí pero negociaban con el enemigo 
turco: “la pazzia de’ Prencipi Christiani, i quali mentre che sono in guerra e in 
odio tra loro, usano talmente rispetto a Turchi” (Giovio 1608: II, 269). Al mis-
mo tiempo elaboró los Elogi, una serie de retratos apologéticos de los monarcas, 
príncipes y caballeros de su tiempo. En dicho texto, abogó por la paz entre los 
príncipes cristianos ante el enemigo musulmán.12

12.  Especialmente apologéticos son los retratos de Carlos y Francisco en sus Elogios. Véase: 
Giovio 1568: 206a, 206b, 194a, 194b.



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 177

Studia Aurea, 19, 2025

Su juicio sobre los castellanos no fue tan visceral como el de Guicciardi-
ni, pero arrastró el doloroso recuerdo de la terrible experiencia de 1527: de-
finió España como una “belicosa nazione”, constructiva en América pero 
destructiva en Europa. Elogió el “elegante” relato de su compatriota “Pietro 
Martire” y comparó las hazañas de “Ernando Cortese” —vencedor en “Te-
mestitán”— (Giovio 1608: II, 393) con las de los “ilustri heroi”, afirmando 
que ameritaban perpetua fama, pues fueron tan gloriosos y elocuentes de 
ingenio como “gli antichi Greci” (Giovio 1608: II, 397). Como afirmó, en su 
deseo de gozos y de oro, los españoles fundaron colonias en el Nuevo Mundo 
mientras que, en Europa, contrariamente a sus designios, “facevano nascer 
guerre di guerre” (Giovio 1608: II, 681). Como vemos, el tono no es tan 
apologético como el de Mártir y Oviedo; Giovio se ciñó más al modelo de 
Plutarco, quién en su prólogo a la vida de Alejandro Magno definió sus obje-
tivos a la hora de retratar a un personaje: “penetremos con preferencia en los 
signos que muestran el alma y que mediante ellos representemos la vida de 
cada uno, dejando para otros los sucesos grandiosos y las batallas (Plutarco 
2007, ed. Cátedra: 61). El milanés se centró en retratar el alma de sus perso-
najes, no en ensalzar sus hazañas.

Siguiendo los consejos de Giovanni Pico della Mirandola, Giovio imitó no 
solo el método de Plutarco, también la prosa de Tito Livio, la sobriedad de Sa-
lustio y la sutilidad de Tácito. Sus retratos tienen, además, el ritmo ágil y la es-
tructura concisa y fraccionada heredada de las “vidas” de Suetonio. El resultado 
fue una obra excelsamente estructurada y dividida en capítulos breves en los que 
no faltan los ingredientes del humanismo italianizante: el afán de veracidad, el 
tono político, la voluntad del héroe, las referencias al mundo grecolatino y los 
grandes discursos. Por su método biográfico e historiográfico, Giovio es el his-
toriador italiano del siglo xvi que más debe a los clásicos. Hemos de señalar 
también el marcado carácter providencialista de su obra: en los Elogios, las ex-
presiones del tipo “por la gracia de Dios” aparecen en casi un centenar de oca-
siones (Giovio 1568).

Al igual que Oviedo y Gómara, el milanés buscó los paralelismos entre la 
gesta de Hernán Cortés y la de Julio César y comparó la adoración de ídolos 
y los sacrificios de los indígenas con los que “según César escribe que lo ha-
cían los Druidas para aplacar sus dioses” (Giovio 1568: 196b). En sus Elogios 
o Vidas breves de los caballeros antiguos y modernos, primeramente, aparecida 
en latín en 1546 y ampliada en 1551, se basó en las cartas de Cortés y en el 
texto latino de Pedro Mártir de Anglería, quien también comparó la aventura 
de Cortés con la de César (Mártir de Anglería 1945, ed. Secretaría de Educa-
ción Pública: 27; Giovio 1568: 196-198). Giovio celebró al capitán extreme-
ño, pero no ocultó el infortunio que sufrió tras la conquista y afirmó que no 
pudo gozar mucho “de la gobernación de tan gran tierra”, ya que fue “por 
embidia de tantas riquezas llamado a España” (Giovio 1568: 198a). No obs-
tante, Giovio ofreció algunos datos interesantes que presenció como testigo, 



178	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

como la descripción de los embajadores indígenas de Tenochtitlán ante el 
papa Clemente VII, y sobre todo el retrato que un Cortés ya envejecido le 
envió antes de morir: “murió en su casa, no muy viejo, poco después de que 
aberme embiado su retrato, para que lo pusiesse en mi Museo, entre los varo-
nes lllustres” (Giovio 1568: 198b). Dicho retrato, cuyo original está perdido, 
fue reproducido en la versión latina del Elogia virorum bellica virtute illus-
trium (1575: 348). La fama del milanés le hizo merecedor de uno de los pocos 
retratos existentes del conquistador.

Como vemos, la influencia de los clásicos grecorromanos fue decisiva a la 
hora de retratar las hazañas de los héroes sin callar las derrotas y desgracias. He 
aquí las virtudes de su obra, que también son las de la crónica de Francisco Ló-
pez Gómara. El carácter inquieto, curioso e ingobernable de Giovio fue similar 
al del soriano, autor del que nos ocuparemos a continuación.

Paolo Giovio, Elogia virorum bellica virtute illustrium, Basilea,  
Imprenta de Petri Pernae, 1575, p. 348.



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 179

Studia Aurea, 19, 2025

Nacido en 1511 en la villa de Gómara, se formó en ambientes humanistas 
españoles y pasó varios años en Italia: estuvo en Roma en 153113 y residió 
intermitentemente en Bolonia hasta 1538. En dicha ciudad, estudió en el 
Colegio de San Clemente, también llamado “colegio de los españoles” y defi-
nido por Jacques Lafaye (2014: 151) como “una fortaleza del espíritu españo-
lista (frente a italianos afrancesados)”. En 1539 se estableció en Venecia, en el 
palacio del humanista Diego Hurtado de Mendoza, que como comentaremos 
más adelante, fue un auténtico foco cultural de artistas y escritores (Jiménez 
2001: 81-93).

En 1541, Gómara regresó a España y escribió de forma torrencial sus libros 
más importantes. En 1552 publicó su obra maestra: Historia de las Indias y conquis-
ta de México, un mural de la conquista americana dividido en dos partes y prohibi-
do un año después debido a varios factores entre los que destacan las intrigas de Las 
Casas (tan sañudo como en el caso de Oviedo) y las peligrosas ambiciones novohis-
panas de su mecenas, el heredero de Hernán Cortés (Bataillon 1956: 81). A pesar 
de su prohibición, dicha obra estaba destinada a convertirse en uno de los relatos 
sobre la conquista más leídos, atacados y plagiados del siglo xvi y xvii.

En su relato, sin embargo, los italianos no salen bien parados: denigró a 
Cristóbal Colón —“no era doto”—, y afirmó que no tuvo la ciencia para llegar 
a las Indias, sino que tuvo la suerte de topar con un piloto español que “por 
fortuna de la mar las halló” (López de Gómara 2021: 41). También minusvalo-
ró los viajes de Américo Vespucio: “navegó mucho; pero también sé que nave-
garon más Vicente Yáñez Pinzón y Juan Díez de Solís yendo a descubrir las In-
dias” (López de Gómara 2021: 176). Como vemos, se empeñó, por encima de 
todo, en dar protagonismo a los castellanos: por ello dedicó la segunda parte del 
libro a las hazañas de quien fue, según él, el modelo ejemplar de lo que debería 
ser un conquistador: Hernán Cortés:

(...) por cuanto él hizo muchas y grandes hazañas en las guerras que allí tuvo, que, 
sin perjuicio de ningún español de Indias, fueron las mejores de cuantas se han 
hecho en aquellas partes del Nuevo Mundo, las escribiré por su parte, a imitación 
de Polibio y de Salustio, que sacaron de las historias romanas, que juntas y enteras 
hacían, éste la de Mario y aquél la de Escipión (López de Gomara 2021: 98).

Basta una lectura superficial para comprobar que la historia de la conquis-
ta del soriano está llena de rasgos italianizantes presentes en la obra de Giovio: 
la pretensión de veracidad, la voluntad y el heroísmo, los grandes discursos,14 
las entrevistas a los testigos, la imitación del modelo biográfico de autores 

13.  En los Anales de Carlos V hay dos referencias en las que el clérigo señala su estancia en Roma 
en el año de 1531 (López de Gómara 1912: 204, 223)
14.  Glen Carman contabilizó catorce discursos de más de cien palabras solamente en la segunda 
parte de su obra, Conquista de México (Carman 2006: 117).



180	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

como Polibio, Salustio, Plutarco y Suetonio y un marcado sentido providen-
cialista de la historia.15

En este sentido, el modelo de Gómara también fue Pedro Mártir de An-
glería, autor que se ganó el favor de los monarcas castellanos legitimando la 
posesión de las nuevas tierras y aludiendo a la voluntad divina. Al igual que 
Mártir de Anglería, Gómara dedicó su obra al emperador Carlos V, ensalzan-
do la conquista castellana como el mayor acontecimiento histórico: “la mayor 
cosa después de la creación del mundo, sacando la encarnación y muerte del 
que lo crio, es el descubrimiento de Indias; y así, las llaman Mundo Nuevo” 
(López de Gómara 2021: 13). El tono providencial recuerda mucho al de 
Mártir de Anglería. Sin embargo, a diferencia del milanés que escribía con 
prisa y sin reparo, el soriano dedicó todo su tiempo a la escritura de su más 
preciada obra.

Los parecidos con la obra de Giovio son múltiples y su influencia queda 
patente en dos obras posteriores que Gómara no pudo publicar en vida: Las 
Guerras del mar de sus tiempos y los Anales del emperador Carlos V. En la primera, 
el soriano criticó al milanés por no hacer memoria “de lo que los nuestros han 
hecho por mar contra moros (...) Y que esto se muestra en poner mal los nom-
bres de lugares, linajes y personas” (López de Gómara 2000: 53-54). El pasaje 
más interesante sobre Giovio es el que escribió en sus Anales, en el capítulo co-
rrespondiente a 1544. La traducción de Merriman no es del todo satisfactoria, 
así que en este caso acudiremos al manuscrito original, ubicado en la Biblioteca 
Nacional de España:

En este año cerró su historia Paulo Jovio, que si fuera tan sencillo como curioso, 
av(r)ia escritto bien; y aún con todo esso es grande estoriador de los errores, sin las 
malicias que de las cosas de nuestra tierra y hombres tiene, se puede hacer grande 
número.16

A pesar del carácter de borrador del texto, vemos que Gómara expresa una 
mezcla de admiración y recelo por la obra del milanés. Admira el estilo y la cu-
riosidad, pero le echa en cara la falta de sencillez; “con todo”, concluye, es un 
gran historiador de los errores españoles, sin caer en las malicias tan numerosas 
en las obras de otros italianos (¿Se refería a Guicciardini?).

15.  Como veremos, Gómara citó a Giovio en varias ocasiones en obras posteriores. Llama la 
atención, sin embargo, que el soriano no citó a su máximo referente en su obra americana, y sí a 
otros italianos como «Galeotto de Narni» y «Juan Pico de la Mirándola». A ambos les retrató con 
sorna, acentuando sus errores en un estilo sarcástico muy similar al usado por Oviedo: a Mirán-
dola le denominó «caballero doctísimo» para subrayar a continuación que sustentó ante el papa 
algo tan absurdo como la imposibilidad de que hombre ninguno viviera «debajo la tórrida zona» 
(López de Gómara 2001: 21).
16.  Véase en el catálogo de la Biblioteca Nacional de España: Manuscritos. Papeles tocantes al 
Emperador Carlos V entre 1501 y 1700, signatura: Mss/1751, p. 66a.



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 181

Studia Aurea, 19, 2025

Cabe preguntarse dónde pudo acceder Gómara a la obra de Giovio. Hay 
varias pistas al respecto: pudo ser en su estancia en Roma (López de Gómara 
1912: 204, 223) o en Bolonia (Jiménez 2001: 53-63), pero nuestra hipótesis es 
que fue en Venecia, donde como apuntamos, se estableció a partir de 1539, in-
vitado por el humanista y embajador Diego Hurtado de Mendoza, granadino de 
alta alcurnia, discípulo de Pedro Mártir y amante del árabe, el latín, el griego y 
el italiano (Jiménez 2001: 81-93). Mendoza, de carácter aventurero a la par que 
erudito, había dedicado su ocio al estudio de los clásicos en universidades como 
la de Bolonia y Padua.17 Carlos V le confió la embajada de Venecia, donde se 
estableció en un palacete al que fueron invitados hombres tan ilustres como 
Tiziano y el Aretino (Lafaye 2005: 222-223). Sabemos que el propio Giovio 
estuvo en casa del embajador Mendoza, en cuya biblioteca poseía una extensa 
colección de autores griegos y romanos (González Palencia 1941: 174, 227, 
235, 236 y 237; Jiménez 2000: 36).

Antes de morir, Mendoza donó sus libros a Felipe II y estos constituyeron 
el fondo griego de la biblioteca de El Escorial.18 Varios de estos ejemplares se 
editaron antes de 1540, por lo que perfectamente pudieron ser consultados por 
Gómara en su estancia veneciana. Entre estos, figuran las obras de Tito Livio, 
Plinio, Suetonio, Tácito, Tucídides, Flavio Josefo, los Discursos y De Oratore de 
Cicerón, Maquavelo, Pietro bembo, Luis Vives y, como era de esperar, las Vidas 
de varones ilustres y el Comentario de las cosas de los Turcos, de Giovio (Craux 
1880: 163-196, 359-386).19

Según Merriman (1912: XXXIV), la familiaridad de Gómara con la obra 
de Giovio es tan palpable que es posible que se conociesen en persona en 
Roma, mientras que el milanés era empleado del papa Clemente VII y Góma-
ra visitó la ciudad en 1531. Nora Edith Jiménez (2000: 36) apuntó los derro-
teros cruzados entre ambos personajes: la coronación de Carlos V en Bolonia 
(1530), la curia de Clemente VII y, de nuevo, la casa veneciana de Diego 
Hurtado de Mendoza. En 1912, Merriman (1912: XXXI-XXXVIII) especuló 
que el soriano pudo tener en sus manos la Historiarum sui temporis, de Giovio, 
publicada en Florencia en 1552. Hoy lo podemos corroborar, porque mencio-
nó dicha obra en sus Guerras del mar (López de Gómara 2000: 55). Las obras 
del soriano denotan la influencia directa del milanés de principio a fin, hasta 
el punto de que, según el citado norteamericano, se aproxima a los límites del 

17.  Su obra más notoria fue la Guerra de Granada, que escribió tras ser desterrado por Felipe II 
por una disputa palaciega. Durante muchos años se le atribuyó la autoría del Lazarillo de Tormes. 
Véase Rodríguez López-Vázquez (2018: 141-151).
18.  Como expuso el cronista Juan Páez de Castro (1510-1570) en su recomendación al rey Feli-
pe II, la recuperación e imitación de los textos romanos conllevaría un resurgimiento cultural. 
Véase Páez de Castro (2003).
19.  Véase también el apéndice «Inventario de la testamentaría», en la obra: González Palencia 
(1941: 484-572(. 



182	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

plagio.20 No obstante, Gómara mantuvo su independencia y trató de contras-
tar los textos del milanés y acudir a las fuentes originales. El conocimiento de 
la historia italiana es el punto fuerte de sus Anales, que son también un reflejo 
de la enemistad entre los españoles y los italianos.

No es este el lugar para profundizar en el análisis la obra póstuma de Góma-
ra, pero no cabe duda de que un análisis comparativo entre los Elogios de Giovio 
y los Anales del soriano arrojaría luz sobre la mirada italiana sobre el Imperio 
español y el revanchismo castellano contra la cuna del Renacimiento. Baste se-
ñalar que el soriano no pudo terminar sus Anales, una obra tejida con un plan 
semejante al de su némesis: narrar la historia universal de su tiempo con los re-
cursos del humanismo italiano, pero desde el punto de vista de un castellano 
patriota del Imperio Español.

Como hemos visto, Giovio compartió con Gómara la admiración por los 
héroes antiguos y modernos. La diferencia fundamental entre sus obras es que la 
del milanés está escrita en un latín ciceroniano, lengua vehicular que favorecía la 
difusión en el señorío humanista europeo. Gómara escribía para los castellanos 
en un estilo pulcro y mucho más sincero y visceral, que le granjeó demasiadas 
enemistades; recordemos que su obra fue prohibida en 1553 y que autores como 
Bartolomé de Las Casas, Gonzalo Fernández de Oviedo y Bernal Díaz del Casti-
llo le criticaron sin piedad. Al final de su vida, el soriano se basó en la excelsa 
colección de Elogios del milanés para escribir sus Anales del emperador Carlos V, 
entre los que elaboró retratos viscerales de monarcas como Enrique VIII (250-
51) y Francisco I (251-54); del hereje Martín Lutero (247-48) y del impetuoso 
César Borgia (176-77). En su obra hay muchas más críticas que elogios hacia 
Carlos V, el monarca al que aspiraba a servir. Sorprende, sin embargo, la admira-
ción que destila a la hora de describir a los más fieros enemigos del imperio, como 
el gran turco Selim I (202-03) o los hermanos Barbarroja (46, 58 y 127).21 Que 
su obra más leída sea una apología de un personaje tan incómodo para el empe-
rador como Hernán Cortés, explica su mala fama y su infortunio en la corte.

Como hemos visto, autores como Merriman o el citado Lafaye han especu-
lado sobre la hostilidad del malogrado soriano hacia el célebre milanés. Hemos 
de recordar aquí que Gómara no fue un hombre afortunado: pese a todos sus 
esfuerzos y a su insigne obra como historiador, su libro principal fue prohibido 
y el soriano nunca consiguió ser nombrado cronista real. A diferencia de Giovio, 
crítico pero venal y elogioso cuando era necesario, Gómara fue un autor visceral 
e implacable frente a la política de prodigalidad de Carlos V con los extranjeros. 

20.  Sobre todo, en los pasajes de la muerte de George Dozsa (Jorge Seguel), en la descripción de 
las campañas egipcias de Selim (Merriman 1912: XXXIV). 
21.  Gómara pagó cara su admiración por personajes tan incomodos como Cortés y Barbarroja y 
fue consciente de ello: un prólogo de 1545 reconoció que sus cercanos le desaconsejaban escribir 
sobre dichos temas y menos aún enviar el texto a impresión (López de Gómara 1989: 14). 



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 183

Studia Aurea, 19, 2025

Gracias a su éxito (y a sus contactos), el milanés fue el historiador más afortuna-
do de su tiempo y consiguió todo lo que le fue negado al soriano: vivió una vida 
veinte años más larga y mucho más próspera. Obtuvo incluso un retrato de 
Hernán Cortés, que el conquistador nunca envió a ningún otro historiador.

Creemos, no obstante, que la hostilidad anti italiana de Gómara no fue tan 
enquistada a la que sintió Oviedo. La diferencia radica en que Gómara simple-
mente fue un escritor infortunado que luchó por demostrar su valía. La raíz de 
la actitud de Oviedo tiene que ver con el carácter castellano ciertamente “bulli-
cioso” y aguerrido —como lo mencionó Mártir de Anglería— que en su caso 
desembocó en un patriotismo ibérico y en una jactancia bélica ciertamente pre-
juiciosa contra los hombres de letras y latinistas, más aún si estos escribían sin 
haber visitado América. En Oviedo (como después pasó con Bernal Díaz del 
Castillo) el sentimiento de inferioridad intelectual es latente y está claramente 
expresado;22 Gómara, sin embargo, es un caso más complejo. El cronista soriano 
aspiró a escribir una épica orgullosamente castellana con los recursos retóricos 
del humanismo italianizante y realmente lo logró: su Historia de Indias y con-
quista de México es la obra mejor estructurada, la mejor narrada y la más fácil de 
leer de entre todas las que se escribieron sobre el tema en el siglo xvi, y ello ex-
plica el éxito que tuvo. A pesar de que fue prohibida en 1553 y en 1566, fue 
leída, usada como base y plagiada por autores tan distintos y alejados geográfi-
camente como los mestizos Fernando de Alva Ixtlilxóchitl y el Inca Garcilaso de 
la Vega, el italiano Girolamo Benzoni, el francés Michel de Montaigne y los 
castellanos Bernal Díaz del Castillo, Juan Ginés de Sepúlveda, Juan Suárez de 
Peralta, José de Acosta, Juan Cano, Alonso de Zorita, y Antonio de Herrera, 
entre otros (Jiménez 2001).

Conclusiones

Tanto Oviedo como Gómara descubrieron una Italia esplendorosa, llena de 
ciudades como Venecia, Florencia, Roma o Nápoles, que aún hoy deleitan al 
mundo entero, y en las que genios como Buonarroti, Cellini, Palladio o Tiziano 
estaban llevando a cabo algunas de las obras maestras más célebres de la historia. 
El madrileño Oviedo reflejó su admiración juvenil, pero en el tintero de Góma-
ra no cupo ni una sola línea de reconocimiento hacia el país trasalpino. De he-
cho, el soriano no nos dio ninguna pista sobre su sentir hacia la cultura de Italia.

El francés Jacques Lafaye se preguntó si acaso fue ciego ante el máximo es-
plendor artístico de la Europa coetánea; o fue quizás rencoroso contra los petu-

22.  Recordemos que Bernal Díaz del Castillo (2011: 70) se distanció del modelo humanista, re-
conoció su desconocimiento del latín, rechazó la elocuencia y la elegancia retóricas y reivindicó el 
carácter testimonial y «verdadero» de su obra.



184	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

lantes y jocosos italianos, que con seguridad lo ridiculizaron por su pronuncia-
ción latina o italiana, por su indumentaria o simplemente por ser un bárbaro 
español. Su actitud fue la contraria a la de tantos jóvenes enamorados de Italia 
que hasta afectaban acento toscano a su regreso a España. Y sin embargo, con-
cluyó el francés:

(...) toda su obra rezuma el clima intelectual de la Italia renacentista: la imitación y 
emulación de los antiguos romanos, según recomendara Pontano, el realismo polí-
tico y el énfasis de Maquiavelo sobre la guerra, la exaltación de la lengua nacional 
iniciada por el Bembo, el maravillarse frente al universo y la capacidad del hombre, 
en pos del florentino Manetti... incluso su xenofobia antiitaliana es una forma de 
corresponder a la xenofobia antiespañola de Giovio (Lafaye 2014: 107).

Como hemos visto, a pesar de que Gómara no mostró los engranajes de su 
método historiográfico, este bebió directamente del modelo humanista italiano. 
Podemos afirmar que la clave que explica el éxito póstumo de su obra es que el 
soriano, a diferencia de Oviedo, se formó en instituciones humanísticas, en es-
pecial el colegio de San Clemente de Bolonia, donde conoció a otro de sus 
mentores: Juan Ginés de Sepúlveda (Molina Villeta 2025). Esta sólida y prolon-
gada formación le hizo especialmente sensible a las pautas clásicas de construc-
ción historiográfica.

Tras haber analizado ambas obras, podemos afirmar que las crónicas de 
Gonzalo Fernández de Oviedo y de Francisco López de Gómara son muy repre-
sentativas de la rivalidad entre los cronistas castellanos y los humanistas italia-
nos. Ambas muestran la influencia que el modelo italiano tuvo en la crónica 
castellana. Sin embargo, el madrileño y el soriano reflejan actitudes muy distin-
tas: en Oviedo vemos una rivalidad enquistada por un complejo de inferioridad 
cultural y un orgullo patrio cimentado en la gloria de una conquista imponde-
rable. En Gómara también está la jactancia por la expansión imperial providen-
cial superior a la de los Romanos, pero en su obra no hemos detectado un atisbo 
de amargura o queja contra los cultos latinistas, ni rastro del resentimiento sal-
dado con la experiencia testimonial. El soriano quiso superarse a sí mismo y 
competir con los máximos exponentes de la historiografía europea. Por ello asi-
miló, emuló y dialogó directamente con la obra de Paulo Giovio, el historiador 
más célebre y acreditado de su tiempo.

En este trabajo hemos desentrañado los modelos humanistas de dos de los 
cronistas castellanos más influyentes y la difícil relación que establecieron con 
sus precursores Pedro Mártir de Anglería y Paolo Giovio. Ha sido importante 
poder especificar dónde y en qué contexto leyeron a sus némesis italianos. Gra-
cias al análisis de sus obras y al estudio de sus contextos hemos podido compro-
bar el distinto origen y proyección del sentimiento antiitaliano de ambos cronis-
tas y su proyección en sus métodos historiográficos. En el caso de Oviedo, 
hemos comprobado que su fobia se extendió desde Pedro Mártir a otros autores 



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 185

Studia Aurea, 19, 2025

italianos y castellanos con un doble denominador común: conocían el latín pero 
nunca estuvieron en América. Gómara, por su parte, pudo envidiar a Giovio y 
detestar a los italianos, pero aprendió y emuló su modelo gracias a sus estudios 
en Bolonia y al acceso que tuvo a los libros más importantes en el palacio vene-
ciano de diego Hurtado de Mendoza.

Las obras de Oviedo y Gómara recogieron de distinta forma los preceptos 
humanistas y el sentimiento patriótico, uno de los rasgos más visibles de la men-
talidad renacentista. Ambos autores resaltaron la misión providencial de España 
como pueblo elegido para llevar a cabo la magna tarea de la evangelización del 
Nuevo Mundo (Valcárcel Martínez 1989: 7-24). Ambos se mostraron muy in-
teresados en los saberes librescos, aunque Oviedo los despreciara para reivindi-
car su yo testimonial. De la misma forma, ambos imitaron a los clásicos greco-
rromanos y declararon que España había superado la gloria de los héroes 
antiguos. Una de las diferencias más claras radica en el método: Oviedo citó a 
los clásicos forma constante; Gómara apenas los citó, pero imitó el modelo, la 
estructura y los objetivos. En este sentido, el soriano fue el autor más propia-
mente humanista y el más italianizante. Como afirmó Simón Valcárcel (1989: 
17), “es difícil encontrar en el panorama del Renacimiento español una perso-
nalidad humanista tan claramente consciente de la importancia histórica del 
descubrimiento de América”.

Al igual que Miguel de Cervantes y Francisco de Quevedo, Oviedo y Góma-
ra escribieron en castellano pretendiendo ennoblecer la lengua y “vengar en parte 
la afrenta que a nuestra nación hace tanto libro de mentiras como hay en España” 
(López de Gómara 1989: 18-19). En dicha declaración, el soriano resumió el 
mesianismo nacionalista que caracterizó las crónicas de Indias posteriores y la 
narrativa del llamado Siglo de Oro español. En su obra cristaliza el verdadero 
enemigo al que se enfrentaban buena parte de los cronistas e historiadores: la 
naciente leyenda negra, que desde Italia se expandiría por todo Europa.

Como hemos visto, el relato del descubrimiento y la conquista que llegó a 
América y que se reiteró a lo largo de los siglos llevó la huella indeleble del hu-
manismo italiano y por sus características, puede insertarse plenamente en el 
conjunto de la historiografía del Renacimiento. Aunque ya quedaron superadas 
las visiones de Jacob Burckhart y John Addington Symonds sobre la existencia 
de un único movimiento humanista iniciado en Italia que iluminó la Europa 
medieval, los ejemplos tratados en este trabajo demuestran que la imitación del 
modelo italiano fue esencial en la composición de las crónicas imperiales caste-
llanas (Burckhart 2004; Symonds 2004).

Podemos concluir que, a través de las crónicas de Indias de Pedro Mártir de 
Anglería, Gonzalo Fernández de Oviedo y Francisco López de Gómara, el mo-
delo historiográfico propio del ámbito mediterráneo fue proyectado en la cróni-
ca castellana, y a través de esta, en el relato del Nuevo Mundo. En este sentido, 
tanto Oviedo como Gómara fueron un nexo entre la historiografía del renaci-
miento y la crónica novohispana.



186	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

Sería interesante ahondar más en la intensa relación que une la obra de 
Gómara con la de Giovio. En este trabajo hemos examinado los textos originales 
de ambos y nos hemos percatado de otro rasgo común: la concepción global de 
la historia que poseían y su intento de tejer un diálogo trasatlántico entre el 
ámbito americano, el europeo y el mediterráneo. No es este el lugar para pro-
fundizar en estas cuestiones, baste apuntar el innegable interés que supondría 
realizar un estudio comparativo entre los Anales del emperador Carlos V y las 
obras del milanés. Es imprescindible seguir profundizando en las relaciones de 
Italia y la Monarquía Hispánica durante el siglo xvi, para entender el origen 
multicéntrico de un relato que, lejos de poseer una naturaleza exclusivamente 
“castiza”, se nutrió directa o indirectamente de los autores clásicos y renacentis-
tas milaneses, florentinos, sicilianos, romanos y de otros muchos pueblos de 
Italia y España.

En 1942, Ramón Iglesia (1942: 99) apuntó con lucidez la necesidad de 
profundizar en el conflicto creado en las mentes renacentistas entre la venera-
ción por la cultura antigua y el acervo de nuevas experiencias que sacudieron 
dicha cultura “hasta los cimientos”. No ha sido otro el objetivo de este análisis 
comparativo: explorar la dimensión colectiva y heterogénea subyacente a las 
crónicas de Indias y los conflictos inherentes a los autores, que como vimos, 
aprendieron del pasado para reivindicar su presente.



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 187

Studia Aurea, 19, 2025

Bibliografía

Avalle-Arce, Juan Bautista, ed., Memorias de Gonzalo Fernández de Oviedo, 
vol. 1., Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1974.

Bataillon, Marcel, “Hernán Cortés: autor prohibido”, en Libro jubilar de Al-
fonso Reyes, México, Dirección General de Difusión Cultural, 1956, p. 81.

Bataillon, Marcel, Erasmo y España, México, Fondo de Cultura Económica, 1956.
Bembo, Pietro y Mirandola, Giovanni Pico della, De Imitatione. Sobre La Imi-

tación, New York, Idea, 2017.
Benat-Tachot, Louise, “Gonzalo Fernández de Oviedo y la gesta de los “corte-

sanos”, en Miradas sobre Hernán Cortés, coord. Martínez, María del Carmen, 
y Mayer, Alicia, Madrid, Iberoamericana-Veuvert, 2016, pp. 119-150.

Bennasy-Berling, Marie-Cécile, “El destino de la Historia de las Indias”, en 
Historia de las Indias (1552), Francisco López de Gómara, Madrid, Edito-
rial Crítica/Casa Velázquez, 2021.

Brading, David, Orbe indiano.  De la monarquía católica a la república criolla, 
1492-1867, México, Fondo de Cultura económica, 2019.

Bruni, Leonardo, Historiarum florentini populi libri XII, Venecia, Jacobus 
Rubeus, 1476.

Burckhart, Jacob, La cultura del renacimiento en Italia, Madrid, Akal, 2004.
Burke, Peter, The European Renaissance: centres and Pheripheries, Oxford/Mal-

den, Blackwell, 1998.
Burke, Peter, ed., El sentido del pasado en el Renacimiento, Madrid, Akal, 2016. 

Primera edición en 1969.
Camillo, Ottavio di, “Humanism in Spain”, en Rennaissance Humanism, ed. 

Albert Rabil, Vol. II, Humanism beyond Italy, Filadelfia, University of 
Pennsylvania Press, 1988, pp. 55-108.

Carman, Glen, Rhetorical Conquests: Cortés, Gómara, and Renaissance Imperia-
lism, West Lafayette, Purdue UP, 2006.

Chabod, Federico, Escritos sobre el renacimiento, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1990.

Cochrane, Eric, Historians and historiography in the Italian Renaissance, Chica-
go, 1985.

Craux, Charles, Essai sur les origines du fond grec de l´Escorial, París, F. Vieweg, 
1880.

Cro, Stelio, ed., “Introducción”, en De Orbe Novo, Pedro Mártir de Anglería, 
Buenos Aires, Alción Editora, 2004.

Cuart, Baltasar, “La larga marcha de las historias de España en el siglo xvi”, en 
García Cárcel, Ricardo, La construcción de las historias de España, Madrid, 
Marcial Pons, 2004, pp. 45-126.

Delumeau, Jean, La civilisation de la Rennaissance, Paris, Arthaud, 1993.
Díaz del Castillo, Bernal, Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espa-

ña, Madrid, Real Academia Española, 2011.



188	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

Edith Jiménez, Nora, Francisco López de Gómara. Escribir historias en tiempos 
de Carlos V, México, El Colegio de Michoacán/Conaculta-INAH, 2001.

Egío, José Luis, “Italia y las crónicas de Indias contribuciones historiográficas al 
nacimiento de un género ‘castizo’”, en El Greco y los otros: la contribución de los 
extranjeros a la monarquía hispánica, 1500-1700, Revista Yakka, Murcia 2015.

Elliott, John H., España y su mundo, Madrid, Santillana, 2007.
Fernández de Oviedo, Gonzalo, Historia general y natural de las Indias, IV 

vols., Madrid, Real Academia de la Historia, 1853.
Fletcher, Catherine, La belleza y el terror. Una historia alternativa del renaci-

miento italiano, Barcelona, Taurus, 2021.
Fontán, Antonio, Príncipes y humanistas. Nebrija, Erasmo, Maquiavelo, Moro, 

Vives, Madrid, Marcial Pons, 2008.
Gerbi, Antonello, La naturaleza de las Indias Nuevas, México, Fondo de Cultu-

ra Económica, 1978.
Gil, Luis, Estudios de Humanismo y Tradición Clásica, Madrid, Universidad 

Complutense de Madrid, 1984.
Gilbert, Félix, Machiavelli e Guicciardini. Pensiero político e storiografia a Firen-

ze nel Cinquecento, Turín, Enaudi, 2012.
Giovio, Paolo, Delle istorie del suo tempo di mons, vol. II, Venecia, M. Lodouico 

Domenichi, 1608.
Giovio, Paolo, Elogi degli uomini ilustri, Roma, Einaudi, 2006.
Giovio, Paolo, Elogia virorum bellica virtute illustrium, Basilea, Imprenta de 

Petri Pernae, 1575.
Giovio, Paolo, Elogios o Vidas breves de los caballeros antiguos y modernos, Gra-

nada, Casa de Hugo de Mena, 1568.
Gómez Redondo, Fernando, Historia de la prosa de los Reyes Católicos: El um-

bral del Renacimiento, t. 1, Madrid, Cátedra, 2012.
González Palencia, Ángel, Vida y obras de don Diego Hurtado de Mendoza, 3 

vols., Madrid, Instituto de Valencia de Don Juan, 1941.
González Sánchez, Carlos, Homo viator, homo scribens. Cultura gráfica, infor-

mación y gobierno en la expansión atlántica (siglos XV-XVII), Madrid, Mar-
cial Pons, 2007.

González, Tomás; López, Antonio y Ruíz, José Manuel, La génesis del huma-
nismo cívico en castilla: Alfonso de Cartagena (1385-1456), Madrid, Guiller-
mo Escolar Editor, 2018.

Guicciardini, Francesco, Storia d’Italia, Roma, Einaudi, 1971.
Highet, Gilbert, La Tradición Clásica. Influencias griegas y romanas en la litera-

tura occidental, México, Fondo de Cultura Económica, 1954.
Highet, Gilbert, The classical tradition. Greek and Roman influences on Western 

literatuie. Oxford University Press, Nueva York, 1949.
Iglesia, Ramón, Cronistas e historiadores de la conquista de México: el ciclo de 

Hernán Cortés, México, El Colegio de México, 1980.
Kagan, Richard, Los cronistas y la Corona. Madrid, Marcial Pons, 2010.



Humanistas italianos y cronistas de Indias. Una relación de amor odio 189

Studia Aurea, 19, 2025

Lafaye, Jacques, Por amor al griego. La nación europea, señorío humanista (si-
glos XIV-XVII). México: Fondo de Cultura Económica, 2005, p. 181-182.

Lafaye, Jacques, Sangrientas fiestas del Renacimiento, México, Fondo de Cultura 
Económica, 2014.

Leto, Pomponio, De Romanorum magistratibus, sacerdotiis, iurisperitis et legibus, 
Roma, Johannes Schurener, 1474.

Leto, Pomponio, Romanae historiae compendium ab interitu Gordiani Iunioris 
usque ad Iustinum III, Venecia, Bernardinus Venetus, 1499.

Lida de Maikel, María Rosa, La tradición clásica en España, Barcelona, Ariel, 1975.
López de Gómara, Francisco López de, Historia de las Indias y conquista de 

México, Madrid, Biblioteca Castro, 2021.
López de Gómara, Francisco, Annals of the emperor Charles V, Oxford, Claren-

don Press, 1912.
López de Gómara, Francisco, Guerras de mar del emperador Carlos V, Madrid: 

Sociedad Estatal para la Conmemoración de los Centenarios de Felipe II y 
Carlos V, 2000.

López de Gómara, Francisco, Los corsarios Barbarroja, Madrid, Polifemo, 
1989.

Machiavelli, Niccolò, Historia de Florencia, Madrid, Tecnos, 2009.
Machiavelli, Niccolò, Il Principe, Turín, Enaidi, 2013.
Maravall, José Antonio, Antiguos y Modernos, Madrid, Alianza Editorial, 1966.
Marineo Sículo, Lucio, De Hispaniae laudibus, Burgos, Fridericus Biel de Ba-

silea, 1497.
Marineo Sículo, Lucio, De las cosas memorables de España, Alcalá de henares, 

Juan de Brocor, 1539.
Marineo Sículo, Lucio, Epistolarum familiarium, Alcalá de Henares, Univer-

sidad de Alcalá, Servicio de Publicaciones, 2001.
Mártir de Anglería, Pedro, De Orbe Novo, Buenos Aires, Alción Editora, 2004.
Mártir de Anglería, Pedro, Décadas del Nuevo Mundo, Madrid, Ediciones 

Polifemo, 1989.
Mártir de Anglería, Pedro, Epistolario, en Jacobo Fitz-James Stuart, ed., Do-

cumentos inéditos para la historia de España, vol. IX, Madrid, Imprenta Gón-
gora, 1953.

Mártir de Anglería, Pedro, Libros de las Décadas del Nuevo Mundo, México, 
Secretaría de Educación Pública, 1945.

Merriman, Roger B., ed., Annals of the Emperor Charles V, Oxford, Clarendon 
Press, 1912.

Molina Villeta, Javier, “La destrucción de Tenochtitlan y el saco de Roma. 
Justificación y verdad histórica en la obra de Juan Ginés de Sepúlveda”, 
Caravelle, 124 (2025), pp. 117-138.

Molina Villeta, Javier, “Nunca griego ni romano. El modelo grecolatino en 
las crónicas de Indias. Tres modelos de studio”, Bulletin Hispanique, 126-2, 
(2024), pp. 309-330, 20-09-24, <https://doi.org/10.4000/12vea>



190	 Javier Molina Villeta

Studia Aurea, 19, 2025

Nebrija, Antonio de, Gramática de la lengua castellana, México, Academia Mexi-
cana de la Lengua, 2014.

Nebrija, Antonio de, Gramática de la lengua castellana, Oxford, H. Milford, 1926.
O`Gorman, Edmundo, La invención de América, México Fondo de Cultura 

Económica, 1995.
Paddington Symonds, John, El Renacimiento en Italia, Madrid, Akal, 2004.
Páez de Castro, Juan, Memoria a Felipe II sobre la utilidad de juntar una buena 

biblioteca, Salamanca, Junta de Castilla y León, 2003.
Pérez, Joseph, Humanismo en el renacimiento español, Madrid, Gadir, 2013.
Pérez, Joseph, Humanismo en el renacimiento Español, Madrid, Gadir, 2013.
Plutarco, Vidas paralelas, Madrid, Cátedra, 2007.
Reynolds, Winston A., “Hernán Cortés y los héroes de la antigüedad”, en Re-

vista De Filología Española, 45 (1962), pp. 259-271, 20-09-24, <https://
doi.org/10.3989/rfe.1962.v45.i1/4.927>

Ríos Saloma, Martín, “Una nueva historia para un nuevo mundo: los modelos 
historiográficos entre Italia y Nueva España”, en El Renacimiento italiano 
desde América Latina, ed. Clara Bargellini y Patricia Díaz Cayeros México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Estéticas, 2019, pp. 413-430.

Rordíguez López-Vázquez, Alfredo, “Sobre la atribución de la Segunda parte 
del Lazarillo a Hurtado Mendoza. Algunos errores metodológicos”, en Ar-
tifara, núm.18 (2018), pp. 141-151.

Salustio, Guerra de Yugurta, México, UNAM, 1998.
Symcox, Geoffrey y Formisano, Luciano, eds., Italian Reports on America, 1493-

1522. Accounts by Contemporary Observers, Turnhout, Brepols, 2002.
Tallon, Allain, L`Europe de la renaissance, París, Presses Universitaires de Fran-

ce, 2006.
Tate, Robert B., Ensayos sobre la historiografía peninsular del siglo XV, Madrid, 

Gredos, 1970.
Valcárcel Martínez, Simón, “Una aproximación a Francisco López de Gó-

mara”, Caravelle. Cahiers du Monde Hispanique et Luso-Bresilien, 53 (1989), 
pp. 7-24.

Valdés, Alfonso de, Dos diálogos, Madrid, Imprenta de Usoz y Río, 1850.
Valla, Lorenzo et al., Humanismo y renacimiento, Madrid, Alianza Editorial, 1989.
Yndurain, Domingo, Humanismo y Renacimiento en España, Madrid, Crítica, 

1994.


