
Universitat Autònoma de Barcelona / Universitat de Girona
Studia Aurea, 19, 2025: 297-315

ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en línea)
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.643

Las ediciones poéticas con criterio cronológico. 
Los casos de Góngora y Quevedo

Alfonso Rey
Universidade de Santiago de Compostela

alfonso.rey@usc.es
ORCID: 0000-0002-7044-9124

Recepción: 26/01/2025, Aceptación: 22/10/2025, Publicación: 19/12/2025

Resumen
Los poetas de los siglos xvi y xvii publicaron sus poemas dentro de una estructura basa-
da en un criterio temático, métrico o estilístico, pero no cronológico. Sin embargo, las 
poesías completas de Góngora y Quevedo se editaron en el siglo xx según un criterio 
total o parcialmente cronológico. En el caso de Góngora es necesario matizar ese enfo-
que con la ayuda de una edición crítica del manuscrito Chacón, nunca acometida. En el 
caso de Quevedo es necesario respetar más rigurosamente la ordenación en nueve musas 
junto con sus secciones menores.

Palabras clave
Libros poéticos; manuscrito Chacón; Foulché-Delbosc; Fernández Guerra; Astrana Ma-
rín; Heráclito cristiano and Lágrimas de un penitente. Canta sola a Lisi; la colección de 
silvas; sonetos pastoriles.

Abstract
English title. The poetical books arranged in chronological order: the case of Góngora 
and Quevedo.
The 16th and 17th centuries poets published their poems within a structure based on a 
thematic, metric or stylistic criterion, but not chronological. However, the complete 
poems of Góngora and Quevedo had been published since the 20th century following a 
complete or partial chronological criterion. Regarding Góngora, it seems necessary to 
respect the arrangement made by the poet himself as reflected in the so-called Chacón 
manuscript, which represents his last will. In the case of Quevedo the chronological 
criterion makes it impossible to discern that the poet arranged several minor and com-
plex sequences within the nine muses of El Parnaso español.



298	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

Keywords
Poetical books; Chacón manuscript; Foulché-Delbosc; Fernández Guerra; Astrana 
Marín; Heráclito cristiano and Lágrimas de un penitente; Canta sola a Lisi; the sequence 
of silvas; the pastoral sonnets.

Ordinariamente las poesías de un escritor se ordenan según algún criterio, de 
manera que el macrotexto debe ser tenido en cuenta a la hora de su edición e 
interpretación.1 En el Cancionero General de Hernando del Castillo se aprecia la 
tendencia a ordenar las composiciones por géneros poéticos (canciones, villanci-
cos, romances) o por materias (devoción, amores, burlas), y las recopilaciones de 
Alonso de Cartagena, Santillana y Mena así lo confirman. Esa convención, que 
concedía un discreto margen de libertad, se intensificó en los siglos xvi y xvii 
con la creciente proliferación de libros poéticos, tanto manuscritos como impre-
sos. Los poetas se atenían a un molde que los ayudaba a ordenar su producción 
mientras que los lectores veían ratificada una determinada manera de leer poe-
sía. En su estudio de los libros poéticos del siglo de Oro García Aguilar (2009: 
75-86) llamó la atención sobre los paratextos que, a modo de mapas, ayudaban 
al lector a moverse en su interior. Se ocupó preferentemente de los prólogos, 
ilustraciones, índices y tablas, pero puede añadirse que también fueron impor-
tantes los modos de agrupar los poemas.

Hubo, básicamente, tres pautas: por temas, por estrofas y por rango estilís-
tico. Boscán editó sus poemas en tres libros: versos castellanos; sonetos y cancio-
nes; églogas, elegías y epístolas. Jáuregui (Rimas, 1627) dispuso las poesías sacras 
tras las profanas. El hermano de Carrillo y Sotomayor explicó que organizaba 

1.  Sobre la “voluntad de libro” en esta época, véase Begoña López Bueno (2001), y para el caso 
concreto de Lomas Cantoral, Díez Fernández (1993). 



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 299

Studia Aurea, 19, 2025

sus obras por estilo y materia. La edición de Villamediana de 1635 comienza 
con “las obras mayores de este libro” a las que siguen los sonetos (sacros, líricos, 
amorosos, fúnebres, satíricos), tras los cuales vienen fábulas, liras, redondillas, 
glosas, romances, tercetos y quintillas. También Esquilache reunió sus poemas 
por géneros (soneto, silvas, canciones, epístolas, elegías, cartas, églogas), y aná-
logamente Salcedo Coronel y otros escritores. Menos frecuentes fueron los 
“cancioneros” en la estela del de Petrarca. Fernando de Herrera, tanto en Algu-
nos versos como en Versos de Fernando de Herrera, optó por una alternancia de 
sonetos, elegías, estancias y sextinas según una pauta de apariencia narrativa, 
aunque no cronológica. Lo mismo podría decirse del poemario de Barahona de 
Soto o, más acusadamente, del de Soto de Rojas y su Desengaño de amor en ri-
mas. Hasta donde se sabe no hubo colecciones ordenadas por la fecha de com-
posición de cada poema, uso habitual en los libros del siglo xx.

Las dos grandes colecciones de Góngora y Quevedo, el manuscrito Chacón 
y la edición de El Parnaso español, se ajustan a los usos del siglo xvii. En el ma-
nuscrito diseñado por Góngora y su amigo Antonio Chacón, con Paravicino en 
la sombra, el criterio dominante es métrico siendo subsidiario el tema, a la in-
versa de lo que sucede en el libro de Quevedo donde va primero el tema y luego 
la métrica. En los dos casos hubo una ordenación por géneros poéticos, aunque 
el Parnaso guarda también secuencias y cancioneros de otro orden. La erudición 
del siglo xx concedió poca atención a la estructura de esas poesías completas, 
verosímilmente diseñada por los propios autores, y propuso en su lugar un cri-
terio basado en las fechas de redacción. En el presente estudio señalo el momen-
to en que se tomó la decisión de editar cronológicamente a esos dos grandes 
poetas y las implicaciones ecdóticas e interpretativas que ha tenido.

En la actual filología española hay una visible inclinación a editar obras 
completas de todos los clásicos, tendencia propiciada por la existencia de grupos 
monográficos de investigación y casas editoriales que comercian con sus logros 
científicos. Parece un género universitario muy en boga. En la brillante biblio-
grafía gongorina de los últimos decenios abundan las ediciones parciales (ro-
mances, sonetos, décimas, poemas mayores) y sólo hay tres de “poesías comple-
tas” dentro del período que va de 1921 a 2014. Tal vez por ello no se siente la 
urgencia de plantearse cuál es el marco más adecuado para acoger ese conjunto 
de más de 400 poemas que Góngora, en su madurez y en su vejez, quiso ver 
como una unidad organizada en estrictos géneros poéticos. No deja de ser para-
dójico que las ediciones parciales a las que he aludido sigan un criterio genérico 
(a menudo con las mismas o parecidas subdivisiones de los manuscritos del xvii) 
mientras que las mencionadas poesías completas lo descarten en beneficio del 
criterio cronológico.

Según Antonio Carreira (2012: 98), “no se sabe cuál fue el primer manus-
crito que ordenó por géneros la obra gongorina tal como aparece ya en la edi-
ción de Vicuña.” Consta, sin embargo, que los demás manuscritos y ediciones 
siguieron disciplinadamente ese ejemplo. Si esa decisión inicial se tomó al mar-



300	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

gen de Góngora, éste, con su actitud posterior, la dio por buena y la hizo suya. 
Forma parte de su usus scribendi y de su voluntad literaria.

Las Obras del Homero español que recogió Juan López de Vicuña se publicaron 
en 1627, fallecido el poeta, pero tenían aprobación del año 1620. Se basaron en 
un buen manuscrito, no identificado, que Dámaso Alonso (1963) consideró 
confeccionado entre 1614 y 1616, cuando Góngora mediaba la cincuentena. El 
libro de Vicuña posee 318 composiciones de autoría inequívoca, escritos antes 
de 1621 y muestra una coherente estructura “a la italiana”, por estrofas, con 
subdivisiones menores. Según Dámaso Alonso, el poeta abandonó la colabora-
ción con Vicuña al creer que dedicando su manuscrito al conde-duque de Oli-
vares obtendría mejores beneficios. Su resultado sería el manuscrito Chacón, en 
el cual enmendó unos versos, añadió otros e introdujo cambios, manteniendo 
en lo esencial la organización general. Parece arriesgado pensar que carecía de 
criterio acerca del modo de presentar sus poesías completas.2

Se cree que en torno a 1617 se confeccionó el manuscrito 4075 de la Bibliote-
ca Nacional, conocido también como Alba, por haber sido dedicado para el duque 
de ese nombre, aunque se titula “Varias poesías de Luis de Góngora”. Muestra una 
pauta ordenadora semejante a la de la edición de Vicuña. Comienza con los sonetos 
(heroicos, amorosos, satíricos, burlescos), siguen las octavas (fúnebres, sacras), las 
canciones (empezando también por lo heroico), las décimas y los romances, siem-
pre manteniendo la misma gradación de lo alto a lo bajo. Polifemo y Soledades cie-
rran el libro. Otros muchos manuscritos de los denominados “íntegros” mantienen 
la ordenación por géneros poéticos. El manuscrito 22845 de la Biblioteca Nacional 
ordena así sus poemas: 1) sonetos; 2) canciones; 3) tercetos; 4) octavas; 5) décimas; 
6) letrillas; 7) romances. El manuscrito 4075 de la Biblioteca Nacional, así: 1) so-
netos; 2) octavas; 3) canciones; 4) tercetos; 5) romances; 6) cierran el libro Polifemo 
y Soledades. El manuscrito 4118 de la Biblioteca Nacional, así: 1) sonetos; 2) 
canciones; 3) tercetos; 4) décimas; 5) letrillas; 6) romances. El manuscrito de 
Palencia,3 así: 1) sonetos; 2) canciones; 3) octavas; 4) tercetos; 5) décimas; 6) le-

2.  Según Dámaso Alonso (1963: lii, xlv y liv ), “de una masa de 316 composiciones que existen 
en el manuscrito Chacón sólo faltan 21 en Vicuña [...] De las 327 composiciones que contiene la 
edición de Vicuña sólo 28 no fueron incluidas en el manuscrito [...] las atribuciones [de la edición 
Vicuña] son seguras; su texto, excelente” (liv). Y en otro lugar escribió: “A mi juicio, el manuscri-
to en que se basó Vicuña se formó fundamentalmente en Córdoba durante los años 1614-1616. 
Durante esos años el colector debió de estar en contacto con el poeta” (LIII). 
3.  “La ordenación temática de los poemas en el manuscrito de Palencia responde a un esquema 
admitido en el siglo xvii, pero es de advertir que sigue el patrón de la edición de Vicuña con lla-
mativa fidelidad, agrupando las composiciones en heroicas, amorosas, líricas, satíricas, burlescas, 
fúnebres, sacras y varias. También el manuscrito Chacón sigue una clasificación temática semejan-
te, pero los epígrafes presentan algunas variantes y el orden es ligeramente distinto. El códice pa-
lentino se aproxima mucho más a la edición de Vicuña en este aspecto”, señaló Rubio González 
(1985: xvi). Este hecho confirma que todos los manuscritos respetaron la ordenación por géneros, 
limitándose a introducir innovaciones menores. Se comprueba el mismo fenómeno en el manus-



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 301

Studia Aurea, 19, 2025

trillas; 7) romances. Los manuscritos Estrada e Iriarte de la Biblioteca de la Fun-
dación Lázaro Galdiano, que coinciden básicamente, así: 1) sonetos; 2) cancio-
nes; 3) tercetos; 4) décimas; 5) letrillas; 6) romances. En el interior de cada serie 
de estrofas existe una segunda clasificación por temas, generalmente de más a 
menos elevado, y también ese esquema se reitera en cada uno de los manuscritos.

Pese a la apariencia de escritor indiferente a la difusión de sus escritos, Gón-
gora no descuidó su control. Como señaló Carreira (1998: 181), “en sus últimos 
años dató y en ocasiones anotó con fidelidad más de 400 poemas auténticos, 
recogidos en el manuscrito Chacón”, añadiendo que si Góngora no guardó au-
tógrafos o copias fidedignas “las tuvo siempre a mano en cualquiera de sus ami-
gos y devotos”, gracias a los cuales pudo ejercer una supervisión a distancia.4 La 
conocida carta de Góngora a Cristóbal de Heredia fechada el 18 de julio de 
1625, en la cual pide se compre un cartapacio de sus propios poemas, indica que 
estaba al tanto de su difusión y que en un momento determinado sabía dónde 
encontrar lo que necesitaba. Tal vez el manuscrito Chacón se basó en ese carta-
pacio u otro cercano. Rodríguez Moñino (1965: 34) señaló la existencia de una 
suerte de explotación mercantil de manuscritos gongorinos posteriores al Polife-
mo y las Soledades: “Las copias suelen estar hechas con letra clara, buenos már-
genes y no contienen indicaciones críticas o eruditas. Hay, además, códices de 
otro tipo, pero me parece muy importante señalar la posible existencia en Ma-
drid o en Córdoba de un taller especializado en copiar textos de don Luis”. 
Varios de esos cancioneros con elevado número de composiciones, usualmente 
denominados “íntegros,” tienen un claro aire de familia, y si los estudiosos los 
consideran fidedignos se debe a que la mano del poeta no andaba lejos, de modo 
que el hipotético arquetipo de tanto códice se remontaría a él.5 Parece claro que 
la omnipresente ordenación por géneros refleja la voluntad de Góngora porque 
cada vez que coleccionó sus poemas se mantuvo fiel a esa plantilla.

El idiógrafo conocido como manuscrito Chacón tiene muchos puntos en 
común con la edición de Vicuña, con el dedicado al duque de Alba y con otros 
manuscritos de contenido similar, cuyas fechas de elaboración no se conocen 
bien. Parece muy arriesgado postular un arquetipo para todos ellos, pero no lo 
es el creer que Góngora estuvo informado de lo que se iba haciendo con sus 
poemas y cartapacios. Se aseguró, por sí mismo o por la supervisión de sus ami-
gos, de que las copias eran correctas, indicio de que deseaba disponer de unas 

crito 74 de la Biblioteca Pública del Estado de la ciudad de Córdoba. 
4.  Señaló Micó (2007: 81-82) que “la despreocupación por la conservación y difusión de la obra 
propia sólo fue rectificada en los últimos años de la vida de Góngora”, después de haber matizado 
que “Góngora podía despreocuparse de la conservación y difusión de su obra porque ya se ocupa-
ban los demás de conservarla y difundirla”.
5.  Refiriéndose a los manuscritos íntegros, Carreira (1998: 105) considera “realmente buenos 
una docena escasa de los treinta y tantos que hemos podido consultar”. Sobre la posible presencia 
del poeta en la elaboración de algunos de ellos, véase Micó (2007: 82-85).



302	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

poesías completas susceptibles de ser impresas o de ser dedicadas a algún perso-
naje. Las fechas disponibles indican coherencia en el tiempo: hacia 1614 Gón-
gora llegó a algún acuerdo con Vicuña para una impresión; en 1617 dedicó al 
duque de Alba el manuscrito de la Biblioteca Nacional que se conoce por el 
nombre del destinatario; a partir de 1619 parece que comenzó la confección del 
manuscrito Chacón en medio de la duda de quién sería el dedicatario; en las 
cartas de 1623 y 1625 deja ver su esperanza de obtener, o dinero, o una preben-
da en la Corte. En todo este tiempo tuvo que pensar y decidir acerca de la orde-
nación de sus poesías.

El amigo anónimo, Paravicino, que firma el manuscrito Chacón con seis 
letras iniciales,6 expuso que hubiera preferido un criterio organizador siguiendo 
modelos latinos, con una gradación estilística de lo más a lo menos elevado, pero 
que fue necesario plegarse a la norma proveniente de Italia, es decir, por géneros 
métricos y temáticos, al modo de Bembo, Torquato Tasso, Guarini, Marino, 
Ariosto, pauta dominante en España a partir de las ediciones de Garcilaso de la 
Vega.7 Esas palabras son muy reveladoras pues indican el peso que tenía la orde-
nación por géneros y vienen a decir que Góngora, tras sopesar la alternativa que 
se le ofrecía, tomó una decisión en plena coherencia con lo hecho a lo largo de 
los años.

El manuscrito Chacón fue desconocido durante los siglos xvii a xx pero su 
criterio ordenador, por géneros y subsidiariamente por temas, pervivió en el 
manuscrito 19003 de la Biblioteca Nacional (Poesías de don Luis de Góngora en 
todo género de versos castellanos, 1630), en el Homero español de López de Vicuña, 
en Todas las obras de don Luis de Góngora en varios poemas de Gonzalo de Hoces 
(1654), en las variadas ediciones de Delicias del Parnaso y en las Poesías de don 
Luis de Góngora y Argote de 1854 a cargo de Rivadeneira.8 Así fue hasta las Obras 
poéticas de don Luis de Góngora editadas en 1921 por Raymond Foulché-Del-
bosc, quien tomó como base el manuscrito Chacón prescindiendo de su criterio 
ordenador.

Tal vez este ilustre hispanista encontró anticuada o inexpresiva la práctica 
de los Góngora, Hoces o Rivadeneira y se decidió por otra, de naturaleza crono-

6.  “Amicus Anonymus Lubens Scripsit Moerens Posuit”.
7.  Paravicino expuso las alternativas posibles: “Que aunque la eminencia de las obras de don Luis 
permitían sacarlas de lo común y que en la disposición de su orden sucesiva se atendiese como en 
los poetas latinos a la diferencia de los estilos, el temor de que este nuevo modo de colocación no 
las confunda y la imitación del maestro Francisco Sánchez Brocense y de Hernando de Herrera 
que en impresiones de las obras de Garcilaso de la Vega han seguido en esto las de los poetas ita-
lianos, han obligado a dividir y graduar estas obras según los géneros de sus versos, si bien en cada 
uno van subdivididas las materias y colocadas en el lugar que parece se debe a cada una”. Véase 
manuscrito RES/45, tomo I, fol. [viii]. 
8.  Con frecuencia los tres poemas mayores formaron un grupo aparte, al comienzo o al final de 
la recopilación. En el manuscrito 58-2-15 de la Biblioteca Colombina aparecen al comienzo, antes 
de los sonetos heroicos y demás estrofas.



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 303

Studia Aurea, 19, 2025

lógica, cuyo fundamento no explicó. Casi parece descortés servirse de las fechas 
que proporcionó Góngora para ignorar la estructura del “mayor tesoro poético 
de nuestra lengua” (Carreira, 1998:94). Puesto a inaugurar una etapa ecdótica 
novedosa lo equilibrado habría sido una doble edición, una por fechas y otra por 
géneros, dando al lector la oportunidad de valorar por sí mismo. 9 El proceder 
de Foulché-Delbosc fue parcialmente mantenido en 1932 por los hermanos 
Millé y Giménez, quienes combinaron criterios genéricos y cronológicos,10 y, 
posteriormente por Antonio Carreira (ediciones de 2000 y 2014), más próximo 
al criterio de Foulché-Delbosc. Carreira (2000: xxiv) se limitó a privilegiar el 
orden cronológico porque “permite seguir la evolución del poeta y sus variables 
intereses”. No le falta razón, pero eso no era el objetivo de Góngora ni lo que 
esperaban sus lectores.

La información cronológica es un dato de interés, pero no puede convertir-
se en criterio editorial único o preferente. Si se repara en las anotaciones a los 
poemas se observa que Góngora no deseó disponerlas por su orden, ni siquiera 
en el interior de cada página: 11 ofreció una información adicional, una nota al 
margen. También debe tenerse en cuenta que si se rompe el orden del manus-
crito Chacón se pierden algunos epígrafes y paratextos que sólo tienen sentido 
dentro de la página que les corresponde. Esto afecta también a la terminología 
referida a los campos moral, satírico, burlesco, heroico y fúnebre: parece razona-
ble no alterar los adjetivos con que Góngora englobó sus poemas. Incluso hay 
algún dato merecedor de atención, por ejemplo, ver el Polifemo asentado discre-
tamente entre otras octavas y las Soledades haciéndose un sitio en el grupito de 
silvas, sin relieve especial.12

Frente a la imagen algo novelesca de un Góngora distraído, diversas noticias 
indican que buscó, como tantos, protección y beneficios. Para captar la atención 
de sus destinatario parecía conveniente presentar los poemas según una pauta 
que les resultase familiar. Debemos suponer que al Conde-Duque, hombre ver-

  9.  En las modernas ediciones de romances, canciones, sonetos y poemas mayores sus editores 
suelen adoptar como texto base el del manuscrito Chacón, con pocas rectificaciones. 
10.  “La base obligada para una edición de Góngora ha sido [...] la de Foulché-Delbosc”. Ambos 
editores añadieron: “El orden más conveniente nos ha parecido el de materias y, dentro de éste, el 
cronológico. Hemos adoptado una clasificación muy sencilla y que permite distinguir, en general, 
en la obra gongorina, las poesías en que domina el elemento popular, de aquellas otras en que don 
Luis se entrega a su tendencia erudita e italianizante” (Millé y Giménez 1967: 28, 30).
11.  Véanse, por ejemplo, los cuatro sonetos de las pp. 20-21: el orden es 1611, 1586, 1609, 
1607.
12.  Según Angulo y Pulgar (Epístolas satisfactorias) “en el año 1612 sacó don Luis a luz manus-
crito al Polifemo, y poco después la Soledad primera”. Esos poemas “tuvieron una difusión propia 
anterior a la experimentada en unión de la restante obra gongorina”, señaló Carreira (2012: 93), 
y en diversos códices aparecen en lugar destacado. El manuscrito Chacón ofrece una llamativa 
singularidad en este aspecto. Recuérdese que en la edición de Villamediana los poemas considera-
dos mayores forman un grupo aparte al comienzo del libro.



304	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

sado en letras, le habría sorprendido ver los poemas gongorinos en el orden y 
disposición dominante en los siglos xx y xxi.

No considero intocable una tradición aunque tenga siglos de antigüedad, 
pero el criterio editorial de Foulché-Delbosc y sus dos continuadores no puede 
imponerse como el único posible. Escobar Borrego (2018: 110-111), en su es-
tudio del manuscrito B87-V3-10 de la Fundación Bartolomé March, comentó 
el intento de Martín de Angulo y Pulgar por crear un sui generis cancionero, 
“un poliédrico diálogo entre los textos de Góngora”. Sólo es posible entender un 
proyecto así teniendo a la vista, para comparar, el cancionero verdadero, el de 
Góngora, que el manuscrito Chacón refleja mejor que otro códice o edición. En 
mi opinión lo deseable es su edición crítica, enmendado donde deba serlo y 
completado en una sección aparte por los poemas que no entraron en el citado 
códice. La actual edición facsímil tiene otra función y, por lo tanto, no cumple 
ese objetivo.13

Si Góngora fue, según algunas opiniones, escritor de poemas sueltos, Que-
vedo, contrariamente, lo fue de secciones y de cancioneros, incluidos en su ma-
yor parte dentro de la catedral titulada El Parnaso español con las nueve musas 
castellanas. En las Flores de Calderón del año 1611 hay atisbos de que ya prepa-
raba un libro de silvas. En 1613 compuso Heráclito cristiano, una de las contadas 
imitaciones españolas del cancionero de Petrarca. Hacia 1618, en su Epístola al 
doctor Gregorio de Angulo, Lope de Vega se refirió a la colección de silvas de 
Quevedo. En 1632 Pérez de Montalbán, en Para todos, mencionó su libro de 
musas. En fin, en la edición póstuma de 1648 explica González de Salas que 
Quevedo tenía el designio de reunir toda su poesía en un volumen con nueve 
grandes secciones. Probablemente difundió pocos versos a lo largo de su vida 
porque prefirió preparar sosegadamente unas poesías completas. Su diseño es-
tructural fue respetado por las impresiones de los siglos xvii a xix, pero se aban-
donó en el xx y no se ha recuperado totalmente.

Al mencionar El Parnaso español es preciso distinguir entre la fachada y su 
contenido. La disposición de las nueve secciones siguiendo los atributos de las 
musas sólo tiene un carácter ornamental, pues es un guiño erudito a modelos 
italianos que habían buscado un tipo de ordenación similar, con Apolo y su 
entorno como reclamo brillante. Si este libro de 1648-1670 tuviese otro título y 
careciese de las invocaciones a las musas nada cambiaría. Lo decisivo fue la orga-
nización de nueve secciones temáticas dentro de las cuales hay subsecciones y 
cancioneros con una función muy clara. Al pedir la mayor atención a lo que se 
conoce como El Parnaso español de Quevedo me refiero a sus agrupaciones te-
máticas, no a las musas invocadas en cada caso.

13.  Carreira (1998: 85-89) señaló sus carencias y algunos lugares necesitados de corrección. El 
equipo de investigación La época de Quevedo de la Universidad de Santiago de Compostela ha 
iniciado la tarea de editar críticamente dicho códice. 



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 305

Studia Aurea, 19, 2025

De modo semejante a lo sucedido con Góngora, durante los siglos xvii a 
xix se editó la poesía de Quevedo según el plan previsto en El Parnaso español. 
En 1840 Basilio S. Castellanos presentó en dos partes una edición parcial de la 
poesía de Quevedo. En la primera transcribió poemas traídos de recopilaciones 
precedentes de López de Sedano, Quintana y Valladares,14 tal vez queriendo 
rendir un homenaje a dichos eruditos; en la segunda parte, después de la página 
127, reprodujo las nueve musas a escala reducida, es decir, seleccionando poe-
mas sueltos de cada una. A su manera se mantuvo fiel a las ediciones de 1648 y 
1670 en la medida en que cambió su criterio inicial por otro menos subjetivo.

Aureliano Fernández-Guerra editó en dos tomos (1852 y 1859) la prosa de 
Quevedo. Manifestó su interés por las fechas cuando afirmó “he logrado fijar y 
determinar la época en que se trazaron casi todos los escritos” (Fernández-Gue-
rra 1852: xxxiii y xxxv), pero en su edición procedió con un orden descenden-
te: en el primero se movió desde lo político a lo festivo, y en el segundo comen-
zó con lo “ascético y filosófico” para terminar con la crítica literaria. Prometió 
editar también la poesía de Quevedo pero no concluyó su tarea, tal vez porque 
su interés por la arqueología, que le dio reconocimiento en Alemania, parece 
que distrajo su atención.15 Dejó muy pocas noticias acerca de ese inacabado 
proyecto. Mostró en el prólogo del tomo primero (Fernández-Guerra 1852: 
xxxv, nota 2) su desacuerdo con Nicolás Antonio y, siguiendo la propuesta de 
Capmany, propuso reunir los poemas en tres grandes categorías: serios, festivos 
y burlescos.16 Es decir, un plan semejante al de prosa. No hay detalles más pre-
cisos. En realidad, fue Menéndez-Pelayo quien llevó adelante la proyectada or-
denación cronológica planteada por su amigo.

Florencio Janer (1877: 627-661), buen conocedor de la lírica medieval 
española, respetó el diseño de El Parnaso español añadiendo al final de su estu-
dio una “Adición a las musas sacadas de las antiguas colecciones de diversos 
autores, de algunos libros raros y de varios manuscritos inéditos”, junto con una 

14.  Respectivamente, El Parnaso español. Colección de poesías escogidas (1768) y Poesías selectas 
castellanas desde el tiempo de Juan de Mena hasta nuestros días (1807).
15.  “El señor don Aureliano Fernández-Guerra, que dio a la biblioteca las obras en prosa de 
Quevedo, no la favorece hoy, muy a pesar nuestro, con las poesías de tan insigne vate. Prometió 
repetidas veces completar con este tercer tomo la obra que había emprendido, dando seguridad de 
entregar los originales: pero dichas promesas no fueron cumplidas y han llenado el largo espacio 
de quince años, al cabo de los cuales se confió a otro literato la tarea de coleccionar el presente 
tomo. Terminándolo estaba el señor Janer cuando le sorprendió la muerte, y tan sensible desgracia 
es causa de que la sección de Poesías atribuidas a Quevedo y la de Notas y observaciones no tengan 
la latitud que hubieran alcanzado, a juzgar por los materiales que esparcidos hallamos sobre su 
bufete”. Se trata de la Advertencia que Adolfo Rivadeneira, con fecha de 25 de septiembre de 
1877, puso al comienzo del tomo de poesías editado por Janer. 
16.  “Don Nicolás Antonio separa las obras de prosa de las de verso. En éstas acepta la clasifica-
ción de don Jusepe Antonio de Salas [...] Más acertadamente Capmany parece que viene a clasifi-
car las poesías en serias, festivas y burlescas” (xxxv, nota 2). 



306	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

relación de obras atribuidas. En su estudio preliminar, encareciendo su propia 
labor, escribió:

Creemos sin embargo que la edición presente será la más completa que se ha publi-
cado hasta el día, entre las numerosas ediciones que han visto la luz pública en di-
versos países, y para suponerlo así nos fundamos en habernos ajustado, en cuanto 
nos ha sido posible, a las exactas indicaciones del Catálogo de sus obras clasificadas 
y ordenadas hecho por el erudito académico excelentísimo e ilustrísimo señor don 
Aureliano Fernández-Guerra y Orbe (1877: vii).

Es difícil saber si la restricción “en cuanto nos ha sido posible” indica recha-
zo de la ordenación cronológica acariciada por Fernández-Guerra, cuyos papeles 
parece que consultó, según hace constar en la portada. Murió en 1877 (Fernán-
dez-Guerra, en 1894), tal vez sin ver impreso su libro, como tampoco tuvo 
ocasión de tomar posesión del sillón de la Academia para la cual había sido ele-
gido. Aunque impresa en la BAE, su edición no es frecuentada por los investiga-
dores. Cayó prácticamente en el olvido a causa, probablemente, del severo juicio 
de Menéndez Pelayo.

Fallecidos Janer y Fernández-Guerra, Menéndez Pelayo asumió la tarea de 
editar la lírica de Quevedo, que le pareció una de las empresas más estimulantes 
de su vida. Expuso su plan (1987: 185-86) el 11 de febrero de 1895 en una 
carta al marqués de Jerez de los Caballeros:

Mi querido amigo. Ayer salí tarde del Senado y no pude ir a comer con usted [...] 
Se trata de hacer una edición crítica y definitiva de las obras de Quevedo. La dejó 
preparada don Aureliano Fernández Guerra, nuestro amigo que en paz descanse. Y, 
a mi entender, se cubrirá de gloria el particular o la sociedad que la acometa. Usted 
sabe que don Aureliano publicó en la Biblioteca de Rivadeneira las obras en prosa 
de Quevedo, pero no las poesías, de las cuales a consecuencia de disgustos entre el 
editor y el colector, se encargó un señor Janer, que lo hizo malditamente, reprodu-
ciendo todos los errores de las ediciones antiguas y acrecentándolas, por donde re-
sulta un texto casi ilegible. Don Aureliano no solamente dejó dispuesta para la 
impresión esta parte de los versos sino que además corrigió y amplió de tal modo su 
edición de las obras en prosa, ya por la comparación con mejores manuscritos y 
ediciones, ya por el hallazgo de nuevos y preciosos opúsculos [...] Además, dejó 
refundidas la biografía y la bibliografía del gran satírico español.

Menéndez Pelayo se propuso llevar a efecto el propósito cronológico de 
Fernández-Guerra. Tras un primer y preparatorio tomo de bibliografía y apara-
to crítico, el “tomo segundo y primero de las poesías” (1903) contiene poemas 
datados hasta 1631, mientras que el “tomo tercero y segundo de las poesías” 
(1907) llega hasta las escritas en 1645. A ellos se añadiría otra sección o libro con 
los poemas atribuidos. Tal vez constatando que ese camino no resultaba del 
todo satisfactorio, Menéndez Pelayo proyectó una “Segunda serie: poesías de 
Quevedo por el orden que llevan en las antiguas colecciones” que no se llegó a 



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 307

Studia Aurea, 19, 2025

publicar. Da la impresión de que habría una suerte de duplicación, primero con 
una edición parcial de poemas fechables, y, después, otra edición total, siguien-
do las impresiones de 1648 y 1670. Tal proyecto parece guardar alguna seme-
janza con lo que había hecho Castellanos al recuperar las musas que inicialmen-
te había desestimado. También la muerte dejó inconcluso el propósito de 
Menéndez Pelayo, que falleció en 1912. Aunque esos tomos de Bibliófilos An-
daluces tuvieron una difusión escasa, pues eran costosos ejemplares para lectores 
escogidos, el criterio preferentemente cronológico de Menéndez Pelayo y Fer-
nández-Guerra prevaleció en la inmediata historiografía quevedesca, tal vez 
como un desiderátum más que como una realidad.

Astrana Marín (1932; reediciones de 1943 y 1952) tuvo acceso a los papeles 
de Castellanos y de Fernández-Guerra, heredados por su sobrino, Luis Valdés17 
y abordó la hercúlea tarea de editar todo lo escrito por Quevedo, en prosa y en 
verso. Abrió una nueva etapa en los estudios quevedescos en la medida en que 
aportó inéditos tan valiosos como las cartas autógrafas del manuscrito Barnue-
vo, el manuscrito M-139 (olim 108) de la Biblioteca de Menéndez Pelayo, los 
poemas autógrafos en las guardas del libro del Trattato del amore humano de 
Flaminio Nobile y otros documentos, con lo cual incrementó el corpus poético 
de Quevedo con obras ausentes en las ediciones clásicas. En la medida en que 
siguió los pasos de Fernández Guerra, Astrana se encaminó por la senda de la 
ordenación cronológica, aunque en la práctica tuvo que combinarla con crite-
rios temáticos, pues en su caso no era viable una disposición tan exacta como la 
de Foulché-Delbosc respecto a Góngora.18

Astrana abrió su edición de la poesía con el soneto de 1598 “Embravecí 
llorando la corriente”, sin explicar cuál era su planteamiento general. En lugar 
de una única cronología los, aproximadamente, 900 poemas, creó varias, parcia-
les, por afinidades métricas o temáticas. Por ejemplo, dentro de la categoría de 
poesía amorosa deslindó cuatro tiempos: 1) 1598-1622 para evocaciones de 
amadas diversas (Amarilis, Aminta. Doris, Tirsi, Filis, Laura, Flora, Antonia, 
Floralba...); 2) 1608-1613 para los romances amatorios; 3) 1613-1633 para los 
sonetos amatorios; 4) 1609-1631 para Canta sola a Lisi. Concluida la poesía 

17.  “Don Luis Valdés y Alberti, espíritu abierto y generoso que hace pocos años, ya casi al cabo 
de sus días, puso a disposición del docto literato don Luis Artrana Marín cuantos materiales había 
allegado don Aureliano. Y el señor Astrana, sin tener al lado duques ni marqueses pero sí un edi-
tor, ha preparado y visto salir a la luz felizmente, en sólo un año (1932) lo que don Marcelino y 
yo, con diez mil trabajos y sazones, en más de siete, no pudimos hacer pasar del tercero de los diez 
o doce tomos que había de constar la obra” Véase Rodríguez Marín, Epistolario, pp. 35. Tomo 
este dato de Blecua (1969: xxxi). 
18.  También existen ejemplos de desobediencia el criterio cronológico deseado por el escritor. A 
Mariano José de Larra le sucedió lo contrario que a Góngora y Quevedo: en 1835 publicó artículos 
de costumbres en un estricto orden cronológico para mostrar “una elocuente crónica de nuestra 
llamada libertad de prensa” en la que consistía la unidad del libro, pero en ediciones posteriores 
(1886, 1923 y 1961) se artículos fueron clasificados por costumbres, por literatura y por política. 



308	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

amorosa viene otra, la satírica, donde también el primer criterio es cronológico 
y el segundo métrico (letrillas, epitafios, epigramas, romances, etc.). Forman 
otras secciones-siempre estructuradas cronológicamente- las “Sátiras contra Luis 
de Góngora”, las “poesías burlescas” con diversas subdivisiones, las “poesías en-
comiásticas”, las “poesías fúnebres”, las “poesías morales” y un grupo final de 
“poesías varias”. Muchas de sus propuestas de datación son conjeturas, porque 
pocos poemas de Quevedo proporcionan una fecha de redacción, y, cuando lo 
hacen, suelen ser fases redaccionales tempranas, posteriormente revisadas.19 La 
pretensión de Astrana parece irrealizable en ausencia de un equivalente del ma-
nuscrito Chacón. Sus clasificaciones y subclasificaciones temáticas influyeron 
posteriormente en las de Buendía y Blecua, cada uno con sus respectivos mati- 
ces,20 de manera que estos tres editores tienen en común el hecho haber dado la 
espalda, definitivamente, a la ordenación de 1648. La lectura que se hizo de 
Quevedo en el siglo xx es en gran medida la de Astrana, al principio de modo 
directo y, después, a través de la edición de José Manuel Blecua, quien mantuvo 
su disposición general pese a diversas discrepancias.

En su edición de 1958, que merece algún reconocimiento más del recibido, 
Felicidad Buendía dio noticia a pie de página de las versiones variantes de los 
poemas, clarificando en este sentido lo hecho por Astrana y anticipando lo que 
luego hizo Blecua. Acertó, hecho singular en su momento, a explicar con clari-
dad en qué consiste Heráclito cristiano, aunque no tuvo el mismo acierto con 
relación a Canta sola a Lisi, que reprodujo de un modo muy confuso. Su rela-
ción de fuentes manuscritas e impresas es estimable por su claridad.

Blecua no siguió el plan cronológico de Astrana pero heredó algunas de sus 
clasificaciones temáticas21 a las que agregó otras nuevas, tales como “poemas 
metafísicos”, “poemas líricos a diversos asuntos”, “sátiras personales” o “elogios, 
epitafios y túmulos”. En unos casos segregó lo que en el Parnaso y Las tres musas 
últimas era inseparable, mientras que en otros agrupó secciones claramente in-
dependientes. Esto último se observa en la categoría general de “poemas amoro-
sos”, discutible unificación de cuatro ámbitos diferentes: la musa Erato, la colec-
ción de silvas, los sonetos pastoriles y los poemas amorosos no impresos en 1648 
y 1670. En su renovada edición de 1969-1981 Blecua mostró la relación de 

19.  Véanse las propuestas de datación de Crosby (1967: 95-174) y Marie Roig Miranda (1989: 
383-462). 
20.  En la portada de su edición Astrana había anunciado la novedad de “doscientas producciones 
inéditas”, afirmación algo exagerada pero con algún fundamento, como indican los hallazgos de 
las cartas autógrafas del códice Barnuevo o el semioculto manuscrito 108 de la BMP. Felicidad 
Buendía rectificó algunas de sus atribuciones, y lo mismo hizo después Blecua. 
21.  “He clasificado los poemas en los grupos más sencillos posibles. Dentro de cada grupo van, a 
su vez, ordenados por formas poéticas [...] Sólo en dos casos me he permitido alterar muy poco el 
orden: uno en la reconstrucción de Heráclito cristiano [...] El otro caso es el de los Poemas a Lisis, 
donde agrupo a todos los que hacen referencia a esa pasión, procedentes del Parnaso Español, Las 
tres musas y algún códice” (19631: cxxx-cxxxi).



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 309

Studia Aurea, 19, 2025

fuentes manuscritas e impresas más ordenadamente que sus predecesores, facili-
tando así su filiación. Su edición, que no ha perdido presencia, fue determinan-
te en la lectura de Quevedo durante cerca de medio siglo.

A diferencia de lo que ocurre con Góngora, hay que advertir que el emplaza-
miento de un poema puede ser decisivo para su interpretación. El soneto “Miré los 
muros de la patria mía” aún suele leerse como visión de la decadencia política de 
España, cuando Quevedo, siguiendo a Séneca y en concordancia con la reflexión 
íntima de Heráclito cristiano describe la caída de las paredes de una casa, del mismo 
modo que se desmorona su cuerpo y cuanto hay alrededor. Un poema político no 
tenía cabida en un cancionero moral y religioso como el mencionado.

El criterio ordenador de Astrana, Buendía y Blecua fue puesto en tela de 
juicio por James O. Crosby en una reseña (ampliación de otra anterior) a la 
edición de Blecua de Obra poética, así como en su antología Poesía varia, del año 
1981. A partir de ese momento se abrió camino el respeto al diseño editorial de 
1648, no simplemente en su apariencia externa, sino en su contenido temático. 
El primer paso se dio en 1992, con la edición de Polimnia, tras cuya estela se 
publicaron otras musas: Clío, Melpomene y Erato. En 2020 publicó Arellano las 
seis musas de 1648; en 2021 Alfonso Rey y María José Alonso las nueve musas, 
y en 2025 la integridad de Las tres musas últimas castellanas. Parece, pues, que se 
ha impuesto la vuelta al origen, a la voluntad de Quevedo y al criterio editorial 
de Florencio Janer. No obstante, el desbaratamiento de las ediciones póstumas 
de 1648 y 1670 ha dejado secuelas que siguen generando confusión.

En efecto, el aspecto editorial más delicado de la poesía quevedesca se en-
cuentra en las secciones menores de las nueve musas, cuya alteración ha provo-
cado malentendidos. De modo más concreto, cuatro de esas secciones se han 
visto severamente desfiguradas, cuando no destruidas. Se trata de las siguientes: 
1) Heráclito cristiano, juntamente con Lágrimas de un penitente; 2) Canta sola a 
Lisi; 3) la colección de silvas; 4) los sonetos pastoriles.

Heráclito cristiano y Lágrimas de un penitente

En 1613 Quevedo escribió Heráclito cristiano y segunda arpa a imitación de la de 
David, cancionero moral y religioso compuesto por 26 salmos, unos en forma 
de soneto y otros de silva. No intentó publicarla ni le buscó un lugar en su Par-
naso español, dato sorprendente respecto a una imitación tan personal de Petrar-
ca, uno de los escasos cancioneros petrarquistas escritos en España, en este caso 
con un novedoso sesgo estoico. Sobre esos materiales Quevedo levantó un nue-
vo edificio, algo más breve, Lágrimas de un penitente, formado por quince salmos 
que remodelan otros tantos de Heráclito. Parece razonable mantener las dos 
voluntades de Quevedo: la primera —Heráclito cristiano— como recuerdo de 
un momento vital y literario pretérito; la segunda —Lágrimas de un penitente— 
como decisión ulterior. Sus lugares dentro de la poesía completa también son 



310	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

claros: Lágrimas en la musa Urania; Heráclito, como apéndice, al lado de otros 
poemas que tampoco entraron en los libros impresos. Los once salmos que no 
pasaron a formar parte de Lágrimas recibieron diversas ubicaciones, mayoritaria-
mente dentro de la musa segunda, Polimnia.

Tan sencilla solución ha sido descartada en beneficio de las más dispares 
propuestas, hasta el punto de que ni siquiera hay acuerdo sobre el número de 
poemas a tener en cuenta. Siendo Heráclito cristiano uno de los grupos poéticos 
del siglo xvii menos problemáticos a efectos de su edición, se ha convertido en 
el peor entendido y reproducido. El equívoco comenzó a fraguarse en 1852 
cuando Fernández-Guerra en su Catálogo de las obras clasificadas y ordenadas no 
supo diferenciar Heráclito de Lágrimas.22 Con mejor criterio, Janer, habiéndose 
percatado de esa dualidad de obras y momentos, decidió no incluir Heráclito 
cristiano dentro de Urania, considerando, además, que no era acertado intentar 
una restauración del mismo sin disponer de una copia manuscrita completa. 
Fue así como explicó los motivos por los que “no publicamos Heráclito cristia-
no” (1877: 580-81). La confusión de Fernández-Guerra de 1852 se mantuvo en 
la edición de Bibliófilos Andaluces de 1903, donde se edita Lágrimas bajo la fe-
cha de 1613, la cual corresponde a Heráclito. Este equívoco propició otros ma-
yores. En Astrana no hay Lágrimas de un penitente y sólo “fragmentos” de Herá-
clito cristiano; por el contrario en Buendía no hay Heráclito cristiano y sí Lágrimas 
de un penitente, correctamente transcrita según la edición de 1670. También es 
extraño el caso de Blecua porque ni en su Poesía original ni en Obra poética se 
encuentran Lágrimas de un penitente, algunos de cuyos poemas aparecen, junto 
con otros de procedencia manuscrita, dentro de Heráclito cristiano.

En otras palabras, el haber atribuido a Lágrimas, poemario sin fecha, la de 
1613 propició una sucesión de malentendidos. El señuelo de la ordenación cro-
nológica condujo a tal situación, cuando la solución más rigurosa, a la vez que 
la más sencilla, consiste en editar los dos cancioneros en los lugares que les co-
rresponde, cada uno con las respectivas versiones de los poemas. Esta decisión se 
aplicó en la Poesía completa de 2021, con lo cual, por primera vez en siglos, esos 
dos cancioneros pueden leerse íntegros.

Canta sola a Lisi y la amorosa pasión de su amante

La musa cuarta, Erato, consta de dos subsecciones. La primera está compuesta 
por 50 sonetos dedicados a diferentes amadas o motivos; la segunda, Canta sola 
a Lisi, refiere una historia que concluye con la inminente muerte del amante. 
Consta de 56 poemas. Es una imitación invertida de la historia de Laura, pues 

22.  Dejó este lacónico apunte: “Urania. Heráclito cristiano. Tiene también el título de Harpa a 
imitación de David” (pp.1852). 



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 311

Studia Aurea, 19, 2025

no habla del cielo ni de la excelsitud espiritual de la mujer, sino de un heroísmo 
masculino y profano que vence la muerte desde una trascendencia agnóstica y 
pagana. Parece, pues, que Quevedo pretendió mostrar su dominio de las con-
venciones amorosas escribiendo, por un lado, una sección postpetrarquista simi-
lar a la de varios poetas italianos del siglo xvi y, por otro, una peculiar imitación 
del Canzoniere, semejante en lo narrativo pero opuesta en su espíritu. Se pierden 
de vista estos datos tan obvios cuando se unifican las dos secciones y se agregan 
poemas de otra procedencia.

Particularmente irreconocible quedó Canta sola a Lisi. Como tal no aparece 
en Fernández-Guerra-Menéndez Pelayo (1903 y 1907) y Buendía (1958). En 
Astrana consta de 70 poemas, en Blecua de 69 y en G. Walters de 77. La supe-
ración de la cifra de 56 poemas se debe a la agregación de otros de distinto ori-
gen en los cuales se menciona a otra Lisi o Lisis.23 Actualmente sólo se encuentra 
la versión original de 56 poemas en las ediciones de Rey y Alonso (2013 y 2021) 
y en la de Arellano (2020).

La colección de silvas

Las tres musas últimas castellanas (1670) reúne dentro de Calíope, la octava, 
treinta y una silvas, numeradas por su orden, con excepción de la última, “Qué 
alegre que recibes”. Durante los siglos xvii-xix, llegando hasta Florencio Janer, 
se mantuvo esta colección, pero luego las silvas dejaron de ser un todo autóno-
mo para diluirse en poemas sueltos, carentes de engarce y susceptibles de ser 
ubicados según los más diversos criterios. Astrana esparció las silvas dentro de 
tres apartados, “Poesías varias”, “Letrillas líricas” e “Imitaciones de du Bellay y 
Propercio”. Con similar criterio Felicidad Buendía agrupó 18 silvas y otros poe-
mas bajo el rótulo de “poesías varias. Alabanzas de libros, imitaciones, etc.”, 
ubicando las restantes silvas en otras secciones. Parecida practica observó José 
Manuel Blecua en Poesía original (1963) y en Obra poética (1969-1981), dos 
ediciones que apenas presentan diferencias en este punto. En ambos libros las 
silvas, no siempre rotuladas así, aparecen distribuidas dentro de los “poemas 
morales”, “poemas amorosos”, “poemas líricos a diversos asuntos” y “elogios, 
epitafios, túmulos”.

Si Canta sola a Lisi constituye un cancionero singular dentro de la poesía es-
pañola del siglo xvii, la colección de silvas a la manera de Estacio es algo excepcio-
nal. Ambas colecciones deben ser recuperadas en la forma que quiso Quevedo.

23.  Como excepción a esa tendencia Fernández Mosquera (1999) expresó su discrepancia con 
respecto a la edición de Blecua. 



312	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

Los sonetos pastoriles

Euterpe, la musa séptima del Parnaso español, es la más imperfecta de las nueve 
y, por lo tanto, la más difícil de concebir como una unidad, dada la heterogenei-
dad de composiciones que alberga. Prevalece la poesía amorosa, pero también 
hay algunos poemas de tema diferente, junto a cinco entremeses cuyo tema y 
estilo los aleja completamente de lo bucólico. Si a lo anterior se añaden 13 poe-
mas erróneamente atribuidos a Quevedo se obtiene la impresión de que esta 
musa es una sección de aluvión, donde Aldrete recogió materiales dispersos que 
deseaba salvar del olvido. Al principio de esta musa hay una lámina que bajo el 
lema «Dulciloquos calamos Euterpe flatibus urget» representa a una mujer sen-
tada sobre una roca, así como algunos instrumentos musicales, sátiros y faunos. 
Tal estampa sugiere una temática bucólica de carácter general que sólo es apli-
cable a una parte de lo incluido en la citada musa. Lo más genuinamente bucó-
lico se encuentra en una subsección cuyo rótulo dice “Sonetos que llamó el au-
tor pastoriles y los dedicó a la musa Euterpe”. Son 23 piezas que se ofrecen al 
lector como una unidad autónoma, pues están numerados en su orden, cuentan 
con epígrafes relativos al contenido de cada poema y poseen la garantía adicional 
de que algunas van acompañadas de notas eruditas de González de Salas, indicio 
de que éste los supervisó para su impresión.

Con independencia del valor u originalidad que posea cada poema, el conjun-
to como tal merece atención. En poetas como La Torre, Acuña, Ramírez Pagán 
(Floresta de varia poesía, ciclo de Dardanio y Marfira), Aldana, Figueroa, Monte-
mayor, Silvestre y Barahona de Soto hay muchos sonetos pastoriles, pero sin for-
mar una secuencia, simplemente seguidos unos de otros, frecuentemente con in-
tercalaciones de otros metros.24 De manera que sólo Quevedo parece haber tenido 
el propósito de hacer un cuerpo unitario con sus 23 piezas. Según me indica Sole-
dad Pérez-Abadín, el único ejemplo análogo al de Quevedo —y tal vez hipotético 
precedente— se encuentra en los Componimenti pastorali (1576) de Benedetto 
Varchi o en los Lusus pastorales de Navagero (epigramas latinos).

Tal vez con este gesto quiso Quevedo marcar su singularidad como lírico 
pastoril. A diferencia de otros contemporáneos no escribió églogas, ni en su 
formato garcilasista ni en las modalidades renovadas o híbridas que proliferaron 
en el siglo xvii. Su actitud en este aspecto difiere notablemente de poetas como 
Herrera, Góngora, Espinosa o Villamediana cuando convirtieron el molde pas-
toril en receptáculo de innovaciones diversas, en pinceladas sobre un fondo de 
distinta naturaleza. Tal vez se podría decir de Quevedo que fue original en la 
medida en que no participó del proceso de renovación, sino que se mantuvo 
dentro de un cauce tradicional al margen de la hibridación que iba conociendo 
el género, como si se tratara de un gesto de disidencia. Y no carece de interés 

24.  Pedro Padilla, al final de sus Églogas pastoriles, incluyó 25 sonetos. 



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 313

Studia Aurea, 19, 2025

señalar que el rótulo soneto pastoril no se encuentra en las detalladas series de 
sonetos gongorinos, varios de los cuales presentan rasgos bucólicos. En otras 
palabras, el ramillete de sonetos pastoriles de Quevedo parece indicar una vo-
luntad de afirmación personal, y este hecho aconseja respetar en su integridad 
este pequeño y peculiar corpus.

Conclusión

Góngora ordenó su poesía completa por géneros poéticos y así fue leída hasta que 
en 1921 fue editada por fecha de composición, criterio ajeno al poeta. Quevedo 
ordenó su poesía completa por grupos temáticos y secuencias menores, hasta que 
a principios del siglo xx se ensayó una ordenación cronológica también ajena a su 
voluntad, causante de confusiones que perduran. Parece necesario editar esas poe-
sías completas de acuerdo con las convenciones de la época y las declaraciones de 
los dos autores. Esta propuesta corrige los incovenientes mencionados en este ar-
tículo, pues proporciona una visión más auténtica de los libros poéticos del si-
glo xvii.



314	 Alfonso Rey

Studia Aurea, 19, 2025

Bibliografía

Alonso, Dámaso, ed. Las obras en verso del Homero español. Hechos y problemas 
en torno a la edición de Vicuña, Madrid, Real Academia Española, 1963.

Angulo y Pulgar, Martín de, Las Epístolas satisfactorias (Granada, 1635), ed. 
Juan Manuel Daza Somoano, Sevilla, Universidad, 2019.

Arellano, Ignacio, ed., Francisco de Quevedo. El Parnaso español, Madrid, Real 
Academia Española, 2 vols., 2020.

Astrana marín, Luis, ed., Francisco de Quevedo, Obras completas de don Fran-
cisco de Quevedo Villegas. Obras en verso, Madrid, Aguilar, 1932.

Blecua, José Manuel, ed., Francisco de Quevedo, Poesía original, Barcelona, Pla-
neta, 1963.

Blecua, José Manuel, ed., Francisco de Quevedo, Obra poética, Madrid, Castalia, 
4 vols., 1969-1981.

Buendía, Felicidad, ed., Francisco de Quevedo, Obras completas. Verso. Madrid, 
Aguilar, 1968.

Carreira, Antonio, Gongoremas, Barcelona, Península, 1998.
Carreira, Antonio, ed., véase Góngora, 2000.
Carreira, Antonio, “Difusión y transmisión de la poesía gongorina”, Góngora, 

la estrella inextinguible. Magnitud estética y universo contemporáneo, Madrid, 
Acción cultural española, 2012, pp. 87-99.

Castellanos, Basilio Sebastián, ed., Obras de don Francisco de Quevedo Villegas, 
Madrid, Imprenta de Mellado, 1840.

Crosby, James O., En torno a la poesía de Quevedo, Madrid, Castalia, 1967.
Crosby, James O., “Has Quevedo’s Poetry been edited?”, Hispanic Review, 41 

(1973), pp. 627-38.
Crosby, James O., ed., Quevedo. Poesía varia, Madrid, Cátedra, 1981.
Díez Fernández, José Ignacio, “Disposición y ordenación de las Obras de Je-

rónimo de Lomas Cantoral”, Boletín de la Biblioteca Menéndez Pelayo, 69 
(1993), pp. 53-85.

Escobar Borrego, Francisco J., “Leer y editar a Góngora en el Siglo de Oro: 
Martín de Angulo o la forja (frustrada) de un cancionero de autor”, Edad de 
Oro, 37 (2018), pp. 96-118.

Fernández-Guerra, Aureliano, ed., Obras de don Francisco de Quevedo y Ville-
gas, Madrid, Biblioteca de Autores Españolas, 2 vols., 1852-1859.

Fernández-Guerra, Aureliano, y Menéndez Pelayo, Marcelino, ed., Obras 
completas de don Francisco de Quevedo y Villegas, Sevilla, Imprenta de Rasco, 
t. 2-3, 1903-1907.

Fernández Mosquera, Santiago, La poesía amorosa de Quevedo. Disposición y 
estilo desde Canta sola a Lisi, Madrid, Gredos, 1999.

Foulché-Delbosc, Raymond, ed., véase Góngora, 1921.
García Aguilar, Ignacio, Poesía y edición en el Siglo de Oro, Madrid, Calambur, 

2009.



Las ediciones poéticas con criterio cronológico. Los casos de Góngora y Quevedo 315

Studia Aurea, 19, 2025

Glendinning, Nigel, “La fortuna de Góngora en el siglo xviii”, Revista de Fi-
lología Española, 44 (1961), pp. 323-49.

Góngora, Luis de, Obras poéticas, ed. Raymond Foulché-Delbosc, Nueva 
York, The Hispanic Society of America, 1921, 3 vols.

Góngora, Luis de, Obra poética, ed. Millé y Giménez, Madrid, Aguilar, 1980.
Góngora, Luis de, Cuaderno de varias poesías, ed. Lorenzo Rubio González, 

Palencia, Diputación Provincial, 1985.
Góngora, Luis de, Obras completas I. Poemas de autoría segura. Poemas de autenti- 

cidad probable, ed. Antonio Carreira, Madrid, Biblioteca Castro, 2 vols., 2000.
Góngora, Luis de, Obras de don Luis de Góngora divididas en tres tomos (Manus-

crito Chacón, Biblioteca Nacional de España, Res/45, edición facsímil.
López Bueno, Begoña, “Problemas específicos de la edición de textos poéticos”, 

Criticón, 83 (2001), pp. 147-64.
Menéndez Pelayo, Marcelino, Epistolario, ed. Manuel Revuelta Sañudo, Ma-

drid, Fundación Universitaria Española, 1987.
Menéndez Pelayo, Marcelino, Epistolario de Menéndez Pelayo y Rodríguez Ma-

rín, 1891-1912, Madrid, C. Bermejo, 1935.
Micó, José María, “El libro de Góngora”, Calíope, 13 (2007), pp. 79-91.
Millé y Giménez, Juan e Isabel, ed., Luis de Góngora. Obras completas, Madrid, 

Aguilar, 1967.
Moll, Jaime, “Las ediciones de Góngora en el siglo xvii”, El Crotalón. Anuario 

de Filología Española, 1 (1984), pp. 921-63.
Quevedo, Francisco de, Poesía completa, ed. Alfonso Rey y María José Alonso 

Veloso, Madrid, Castalia, 2 vols., 2021.
Quevedo, Francisco de, Silvas, ed. Alfonso Rey y María José Alonso Veloso, 

Salamanca, Universidad, 2024.
Quevedo, Francisco de, Las tres musas últimas castellanas, ed. Alfonso Rey y 

María José Alonso Veloso, en prensa, 2025.
Rey, Alfonso, “Inventario de las silvas de Quevedo”, Modern Language Notes, 121 

(2006), pp. 159-171.
Rodríguez Moñino, Antonio, Construcción crítica y realidad histórica en la 

poesía española de los siglos XVI y XVII, Madrid, Castalia, 1965.
Roig Miranda, Marie, Les sonnets de Quevedo. Variations, constance, évolution, 

Nancy, Presses Universitaires, 1989.
Rubio González, Lorenzo, ed., Luis de Góngora. Cuaderno de varias poesías, 

Palencia, Diputación Provincial, 1985.
Sánchez Mariana, Manuel, “Los manuscritos poéticos del Siglo de Oro”, 

Edad de Oro, 6 (1987), pp. 202-13.
Walters D., Gareth, ed., Poems to Lisi, Exeter Hispanic Texts, 1988.


