El teatro en los monasterios femeninos del norte
de Portugal (s. xvi1): un entremés bilingiie,
dos loas para Lope y Calderdén y otros textos

de la comunidad interliteraria ibérica!

Antia Tacén

Universidade de Santiago de Compostela
antia.tacon.garcia@usc.es
ORCID: 0000-0001-5484-0871

Recepcidn: 28/01/2025, Aceptacion: 19/05/2025, Publicacién: 19/12/2025

Resumen

El objetivo de este articulo es explorar la presencia del teatro —en especial, el escrito en
castellano— en los conventos femeninos del norte de Portugal durante el siglo xvir. Con
este fin, se examinan, en concreto, tres monasterios de la Orden de Santa Clara. En primer
lugar, se da a conocer un entremés inédito bilingiie en castellano y portugués, compuesto
por un religioso a partir del minucioso guion elaborado por Bérbora Pereira, monja en el
convento de Sao Francisco de Vale de Pereiras (Ponte de Lima). A continuacidn, se analizan
una loa y una serie de redondillas firmadas por Jerénimo Bafa, que permiten dar noticia de
un montaje de La humildad y la soberbia, de Lope de Vega, en Santa Clara de Vila do Con-
de, asf como de la existencia de otras pricticas parateatrales, relacionadas con las procesiones
del Corpus Christi. Por dltimo, se repasa una representacién de Amado y aborrecido, de
Calderén, en Santa Clara de Oporto, precedida por una loa anénima. Todo ello ratifica la
importancia no solo del teatro barroco, sino también del intercambio literario hispano-luso
entre las monjas de esta regién, en el seno de una comunidad interliteraria ibérica.

Palabras clave
Literatura conventual; teatro barroco; monacato femenino; textos luso-castellanos; co-
munidad interliteraria ibérica.

1. Este trabajo es resultado del proyecto posdoctoral “Literatura en castellano en los conventos
femeninos portugueses (ss. xviI-xvii): sociabilidad literaria e intersecciones culturales ibéricas”
(ED481B_032), financiado por la Xunta de Galicia. Se integra asimismo en los proyectos de in-
vestigacién con referencia PID2021-123440NB-100 (Ministerio de Ciencia e Innovacién, Gene-
racién del Conocimiento, 2021) y ED431B2024/15 (Xunta de Galicia, Programa de Consolida-
cién y Estructuracién GPC, 2024).

Universitat Autonoma de Barcelona / Universitat de Girona ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en linea)
Studia Aurea, 19, 2025: 317-348 https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.644



318 Antia Tacon

Abstract

English title. Theatre in the nunneries of northern Portugal (17th c.): a bilingual entremés,
two Joas for Lope and Calderén, and other texts of the Iberian interliterary community.
The aim of this article is to explore the presence of theatre —especially that written in
Castilian— in the female convents of northern Portugal during the seventeenth centu-
ry. To this end, three nunneries of the Order of Saint Clare are examined. First, the
paper presents an unpublished bilingual entremés in Castilian and Portuguese, written
by a priest after a detailed script by Bdrbora Pereira, a nun in the convent of Sio Fran-
cisco of Vale de Pereiras (Ponte de Lima). Next, it discusses a loz and a series of redon-
dillas by Jerénimo Baia, which reveal a staging of Lope de Vega’s La humildad y la sober-
bia at Santa Clara of Vila do Conde, as well as the existence of other para-theatrical
practices related to the Corpus Christi processions. Finally, attention is paid to a perfor-
mance of Calderén’s Amado y aborrecido at Santa Clara of Oporto, preceded by an
anonymous /oa. This confirms the significance not only of Baroque theatre, but also of
the Spanish-Portuguese literary exchange amongst the nuns of this region, as part of an
Iberian interliterary community.

Keywords
Conventual literature; Baroque theatre; female convents; Luso-Castilian texts; Iberian
interliterary community.

Este articulo pretende examinar la presencia del teatro barroco —en especial, el
escrito en castellano— en los monasterios femeninos del norte de Portugal duran-
te el siglo xvir. De manera mds concreta, su objetivo es informar sobre la actividad
dramatica existente en tres claustros de la Orden de Santa Clara: Sao Francisco de
Vale de Pereiras (Ponte de Lima), Santa Clara de Vila do Conde y Santa Clara de
Oporto. Los documentos teatrales o noticias de representacién reunidos en torno
a estos conventos —entre ellos, varios textos inéditos— se extienden a lo largo de
toda la segunda mitad del siglo: el mds temprano se compuso en el ano 1655,
mientras que el més tardio se ha fechado en 1695 o, tal vez, 1707.

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 319

La penetracién del teatro en lengua castellana en territorio luso se encuentra
ampliamente documentada, aunque una buena parte de los estudios al respecto
se han centrado, de manera preferente, en Lisboa. Por ejemplo, Reyes Pefia y
Bolafios Donoso (1989; 1990; 1992; 1993) han comprobado la presencia de
companias espafiolas en la capital portuguesa entre 1580 y 1755. Stegnano Pic-
chio (1969: 159) afirma que “Coimbra e o Porto nio lhe ficavam atrds e até nas
mais obscuras aldeias se utilizavam os 4trios das igrejas para [...] acolher as ‘co-
médias famosas’ [...] dos mais altos engenhos espanhéis”. Simultdneamente,
numerosas plumas portuguesas cultivaron también el teatro en castellano. Fue
el caso, entre otros, de Juan de Matos Fragoso, Jacinto Cordeiro o Angela de
Azevedo, quienes engrosaron con sus obras un amplio corpus de “textos luso-
castelhanos”, esto es, escritos “castelhanos, compostos por Portugueses; castel-
hanos, tresladados por Portugueses; portugueses, traduzidos ou transcritos por
Castelhanos” (Michaelis de Vasconcelos 1910: 511). Estos intercambios han de
entenderse en un contexto de bilingtiismo —o, mds concretamente, de diglosia
a favor del espafiol— que afecté en Portugal a “una amplia clase urbana e ins-
truida” (Garcia Martin 2008: 22) entre los siglos xv1 y xv111, extendiéndose, por
tanto, mucho mds all4 de la Unién Ibérica (1580-1640).> Como consecuencia,
ciertos géneros literarios, entre ellos el propio teatro, se juzgaban particularmen-
te vinculados a la lengua castellana.

Todo ello da la medida de la complejidad de las relaciones entre las literatu-
ras espafiola y portuguesa a lo largo de la Edad Moderna, tan intensas que puede
resultar productivo referirse a estas en términos de “comunidad interliteraria”.
Este dltimo es un concepto acufiado por el comparatista eslovaco Dionyz
Durisin,> que ha sido fructiferamente aplicado a la realidad ibérica de los si-
glos xv1 y xvi1 por Aguiar e Silva (2008), asi como por Pérez-Abadin Barro y
Blanco Gonzélez (2018). De esta forma, se pone de manifiesto que “os fenéme-
nos literdrios, quer na esfera da produgio, quer na esfera da recepgao, nio coin-
cidem com as fronteiras linguisticas, politicas, étnicas ou outras das nagoes e,
sobretudo, das nagoes-estados” (Aguiar e Silva 2008: 55).

Los monasterios femeninos no fueron en absoluto ajenos a esta realidad. Sin
ir més lejos, algunas de las mds famosas escritoras bilingiies fueron monjas: por
ejemplo, Maria do Céu (1658-1753), que compuso varias obras de teatro en
castellano tras los muros del convento de Nossa Senhora da Esperanca, en Lis-

2. Sobre esta cuestion, véanse Vazquez Cuesta (1981), Castro (2002), Martinez Torrején (2002),
Buescu (2004), Marcos de Dios (2008), Garcia Martin (2008, 2010), Pérez-Abadin Barro (2011)
0 Pérez-Abadin Barro y Blanco Gonzdlez (2018), entre otros. En torno a la relacién de Portugal
con el teatro cldsico espaniol, constltese también Gonzdlez Canal y Garcia Gonzélez (2022).

3. Véase, por ejemplo, Duriin (1989). Por su parte, Gélik (2005: 5) define las comunidades
interliterarias como “supranational and supraethnic conglomerates of literatures coming into exis-
tence, changing and disappearing in historical developments conditioned spatially and temporally
by ethnic, linguistic, national, and even ideological factors”.

Studia Aurea, 19, 2025



320 Antia Tacon

boa.* Otras religiosas actuaron como promotoras, actrices, escenégrafas, espec-
tadoras, etc. A propdsito del monacato hispdnico, Alarcén Romdn (2015: 61-
62) propone una taxonomia que también puede aplicarse a Portugal: en primer
lugar, el “teatro escrito por poetas masculinos contratados por las comunidades
para celebraciones ocasionales”, que las propias monjas podrian encargarse de
representar; en segundo lugar, aquellas obras “compuestas por las monjas para
los teatros comerciales y palaciegos”; finalmente, denomina “teatro conventual
femenino” propiamente dicho a aquellas “piezas anénimas o de autorfa conoci-
da escritas por religiosas para ser representadas por ellas mismas con motivo de
profesiones, celebraciones navidenas, etc.”.’ Todos ellos son fenémenos que, en
el territorio luso, se extendieron mds alld de los claustros de la corte lisboeta,
aunque a menudo estos exhibieran una labor cultural especialmente intensa.

Cabe anadir todavia que el teatro, aunque estrechamente ligado a las cele-
braciones de la cotidianeidad mondstica, no siempre conté con la tolerancia de
las autoridades eclesidsticas. Por ejemplo, en septiembre de 1693 el nuncio pa-
pal escribia a Jodo de Sousa, obispo de Oporto, exhortdndolo, entre otras cues-
tiones, a perseguir posibles actividades dramdticas entre las monjas de su didce-
sis, a fin de que “os mosteiros das religiosas sirvam mais para exercitatérios das
agoes de santidade e regular disciplina, que de teatros em que se representem
comédias, mdscaras e outras representacoes profanas” (Biblioteca da Ajuda, Ms.
Av. 54-VIII-4, n.c 333).° En este trabajo se comprobard c6mo tales restriccio-
nes, u otras similares, fueron ignoradas con cierta frecuencia.

Considerando estos puntos de partida, las pdginas que siguen aspiran a con-
tribuir al conocimiento existente sobre el teatro —asi como sobre el intercambio
cultural hispano-luso— en el monacato femenino portugués. La consideracién
conjunta de tres conventos de clarisas de la regién norte permitird identificar
una serie de practicas de gran interés, entre ellas la representacién de comedias
de escritores espafoles muy conocidos (Lope de Vega y Calderén de la Barca) en
las fiestas de la comunidad; el encargo, para estas mismas celebraciones, de obras
teatrales breves compuestas por poetas castellanizantes de origen portugués, a
veces con estrecha colaboracién de una monja; o el empleo, en alguno de estos
textos, de las lenguas portuguesa y castellana de forma alternante, dando lugar a
creaciones bilingiies. De esta manera, se ahonda en un patrimonio cultural com-
partido que todavia no ha recibido atencién suficiente.

4. Las monjas representan en Portugal “un 40% de la totalidad de las escritoras conocidas entre
1500 y 1800” (Anasticio 2014: 93). Sobre la literatura conventual femenina de la Edad Moderna
en la Peninsula Ibérica, constltense, por ejemplo, Morujio (2013), Santos (2014), Baranda Letu-
rio y Marin Pina (2014), Alarc6n Romén (2018), Lewandowska (2019) o Ferrtis Antén (2022).

5. Véase también Alarcén Romdn (2003; 2004). Con respecto a la teatralidad conventual en el
contexto novohispano, puede consultarse Lavrin y Loreto (2022).

6. En el conjunto de este articulo, modernizo ortografia y puntuacién de todas las citas extraidas
de fuentes primarias consultadas en la Biblioteca da Ajuda.

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 321

Sao Francisco de Vale de Pereiras (Ponte de Lima)

El convento de Sao Francisco de Vale de Pereiras, situado en los alrededores de
Ponte de Lima (Viana do Castelo), nacié como monasterio franciscano mascu-
lino en torno a 1360. Sin embargo, en el afio 1515 se convirtié —a peticién de
Guiomar Ferreira y Leonor Pereira, religiosas en Santa Clara de Vila do Con-
de— en una comunidad de monjas clarisas, que se mantuvo en funcionamiento
hasta el siglo x1x. El claustro acogié, sobre todo, a jévenes originarias del noroes-
te de Portugal, aunque también a algunas brasilenas:”

O convento de Vale de Pereiras recebia mulheres do concelho de Ponte de Lima,
mas também das terras circunvizinhas. Viana do Castelo, Braga, Porto, Guimaries,
Valenga, Barcelos, Cabeceiras de Basto, Vila do Conde, Arcos de Valdevez, Mel-
gaco, Pévoa de Varzim e Caminha encaminhavam mulheres para esta instituigio
[...] Apesar da proveniéncia geogréfica das freiras a se espalhar pelo Norte, o maior
nimero recai em Ponte de Lima e em Viana do Castelo, demonstrando que o con-
vento servia sobretudo para receber filhas das familias poderosas desta regiao min-
hota. (Aratjo 2012: 187)

Estas religiosas habrian sido mayoritariamente oriundas de la nobleza terrate-
niente, como ha constatado Aratgjo (2012: 190) a partir de las profesiones registra-
das entre 1730 y 1830; junto a ellas se incorporaron “algumas criadas, também elas
naturais do concelho de Ponte de Lima ou das terras circunvizinhas”, que “presta-
vam servi¢os ao convento ou a religiosas ou mesmo a seculares que se encontravam
recolhidas”. La composicién social de la comunidad en el siglo xvi1 no habria sido
muy distinta. La dote mondstica de una clarisa de velo negro en este periodo osci-
laba “entre 100 mil réis e 1 conto 400 mil réis” (Lessa 2023: 24), mientras que, en
el xvi, en Sdo Francisco de Vale de Pereiras pagaban 650.000 7éis (Aratjo 2012:
189). Las candidatas que cantaban o tocaban instrumentos podian ver reducido o
incluso suprimido este importe, un dato que demuestra la importancia otorgada a
la actividad musical en este y otros claustros de la Edad Moderna.

El teatro también parece haber formado parte de la cotidianeidad de las
clarisas de Vale de Pereiras. Asi lo demuestra el hallazgo de un manuscrito inédi-
to, titulado “Prisao da madre abadessa, entremez de certa cabeca de carneiro sem
lingua e sem miolos e coragio sem bofes. Baile gracioso composto por um amigo
do padre frei Diogo Porra, confessor das madres de Vale de Pereiras, para se
representar no dito convento na noite de Natal”. La obra estd dedicada a la

7. “A politica levada a cabo pela Coroa portuguesa durante a Epoca Moderna para o Brasil res-
peitante a reclusdo feminina foi responsdvel pelo envio de algumas mulheres brasileiras, filhas de
familias com posses, para os conventos da metrépole. Com o objectivo de as canalizar para o ca-
samento, a Coroa cerceou a implantagio de conventos femininos no Brasil, obrigando algumas
mulheres a atravessar o Atlantico para seguir a vida religiosa” (Aratjo 2012: 187).

Studia Aurea, 19, 2025



322 Antia Tacon

“madre das confissoes [...] Soror Dona Bdrbora Pereira” y, segin se indica, “re-
presentola Anténio Pereira Pinto”. Se encuentra encuadernada en un cédice
rotulado Cartas de pessoas grandes para o visconde de Villa Nova da Cerveira (Bi-
blioteca da Ajuda, Cod. 51-VIII-44), donde ocupa los ff. 145r-150v. El mismo
volumen contiene otros documentos de gran interés a los que se hard referencia
a lo largo de este epigrafe. Sin ir mds lejos, este entremés —al que me referiré en
adelante como Prisdo da madre abadessa— es remitido a Diogo de Lima Brito
Nogueira, vizconde de Vila Nova de Cerveira, por el padre Manuel da Guia,
hombre de notable influencia en Ponte de Lima,® junto con una carta, fechada
el 19 de enero de 1656, en la que ofrece algunos detalles adicionales:

O padre Gaspar Velho, capelio e verdadeiro servo de Vossa Senhoria, obrigado de
D. Bérbora, cunhada de Anténio Pereira Pinto, que é muito sua parenta, fez este
entremez, que vai com esta, para as freiras o representarem na noite de Natal. Tanto
que o confessor teve noticia [...] impediu o fazer-se. De algumas coristas fui rogado
que o mandasse representar na igreja do dito convento. Fécil fui de rogar, pelo que
merece a casa de Vossa Senhoria [...] Estudou-se o papel bem; entre as freiras se le-
vantaram grandes risos, o que suposto se nio podia ir 14 fazer. Domingo estando
ordenados para o irmos fazer a Santo Anténio aos frades [...] foi um clérigo desta
vila, amigo do padre confessor, e tdo besta como ele, fazer aos frades grandissimos
protestos da parte do dito confessor e da abadessa que nao consentissem ir-se 14 fazer
com grandes medos, e [...] o presidente me mandou pedir que néo fosse l4. Vendo
eu isto o fiz na sala deste Paldcio, aonde se juntou todo o povo, ¢ 14 se fez com todo
o primor e com sua musica. De noite me fizeram [...] ir fazé-lo 4 casa de Rui Pinhei-
ro [...] Mande Vossa Senhoria aos criados da casa que o estudem ¢ o representem [...]

Ponte de Lima, 19 de janeiro de 1656. (Cod. 51-VIII-44, ff. 140r-140v)

El primer dato que proporciona esta carta se refiere a la autorfa. La redac-
cién del entremés fue encargada a un religioso, Gaspar Velho, sobre el que no
he encontrado informacién critica alguna. Sin embargo, este nombre reaparece
en otra carta que Manuel da Guia escribe al vizconde de Vila Nova de Cerveira

el 10 de mayo del mismo afio de 1656 (Cod. 51-VIII-44, ff. 185r-185v). En ella

8. “Manuel da Guia, natural de Bdrrio, freguesia do concelho de Ponte de Lima, foi irmao da San-
ta Casa [da Misericérdia] local quase durante 30 anos, entre 1656 ¢ 1680, onde ocupou todos os
lugares do mando. Os seus progenitores sio desconhecidos, embora saibamos que tinha uma irma
chamada Ana Maria da Guia e terd tido um filho ilegitimo de nome Domingos Velho de Barros. A
sua infincia é pouco conhecida, mas sabemos que terd sido passada no convento de Vale de Pereiras,
institui¢do franciscana feminina, localizada perto de Ponte de Lima, e que terd merecido o carinho e
a protegio da religiosa D. Maria da Nazaré, que o tratou como sendo seu filho. Depois, foi estudar
e ordenou-se clérigo, servindo quase trés décadas na sua terra natal, a paréquia de Bérrio [...] Agre-
gou a pertenca & Misericordia a sua integragio na Ordem Terceira e ainda na irmandade do Espirito
Santo, associagio de clérigos da vila. Beneficiou da protegio dos viscondes de Vila Nova de Cerveira,
de quem, alids, foi procurador [...] Também na confraria do Espirito Santo exerceu cargos de poder,
tendo acesso a muitas pessoas e bens. Era, portanto, um homem poderoso, rico e com grande in-
fluéncia nas principais institui¢ées da vila alto minhota” (Aratjo 2018: 5-6).

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 323

se describen con todo detalle las recientes fiestas de la Cruz de Mayo en Ponte
de Lima. Segtn este relato, en la plaza de la iglesia se preparé un tablado sobre
el que se representaron dos comedias: el viernes, Amparar al enemigo'y el sébado,
Academias de amor. Con toda probabilidad, se trata de los textos de este titulo
firmados por Antonio de Solis y Cristébal de Morales, respectivamente. Manuel
da Guia hace saber al vizconde que “a loa da primeira comédia fez o padre Gas-
par Velho; a da segunda comédia fez o padre frei Francisco, pregador de Santo
Anténio” (f. 185v). Ambas loas, escritas en castellano, se envian adjuntas a la
misiva (Cod. 51-VIII-44, ff. 179r-181r). De esta manera, se evidencia, en pri-
mer lugar, que Gaspar Velho gozé de cierta trayectoria como autor de teatro
breve en el drea limiana; en segundo lugar, que la poblacién local estaba acos-
tumbrada a asistir a representaciones en castellano, incluidas comedias de auto-
res espafioles; y, por tltimo, que el estamento eclesidstico desempefiaba un papel
muy activo en la organizacién de estas funciones teatrales.

Por otra parte, la epistola de enero de 1656 revela que Gaspar Velho no compu-
so el entremés por iniciativa propia, sino por encargo de una monja: D. Barbora
Pereira. En realidad, esta habria hecho mucho mds que solicitar el texto. La carta
afiade, tras la fecha y justo antes de la firma de Manuel da Guia, una informacién
fundamental: “Este papel que vai de fora é a matéria que a freira deu para se fazer a
obra” (f. 140v). En efecto, junto a esta misiva y el entremés se conserva atin otro
texto, que uno de los catdlogos de la Biblioteca da Ajuda —disponible solo local-
mente— identifica como “Guido e instrugoes cénicas do dito entremez” (Cod. 51-
VIII-44, ff. 151r-152r). El detalle de estas instrucciones, asi como su cercania al
producto final, es notable, tanto que no serfa descabellado afirmar que Bérbora Pe-
reira actud, hasta cierto punto, como coautora intelectual de la pieza. Serd suficiente
contrastar algunos pasajes para comprobarlo. Sin embargo, antes de ello, resta exa-
minar a un Ultimo implicado: el cunado de D. Bérbora, Anténio Pereira Pinto.

La identidad de este individuo resulta de gran interés, sobre todo ante la
afirmacién de que fue él quien “representé” la pieza; squerrd decir que se hizo en
su casa? Por si esto fuese poco, aparece también mencionado en el texto del en-
tremés. Cuando el confesor, que figura como personaje en la obra, ruega “que
no se sepa / lo que se ha pasado / de umbrales afuera”, una religiosa ficticia
pregunta: “;Ni nuestro vecino / Anténio Pereira?” (Cod. 51-VIII-44, f. 150r).
Importa, pues, saber que Lopo Pereira, segundo senor de la Casa de Bertiandos,
contrajo matrimonio en el siglo xv1 con Inés Pinto, quien, una vez viuda, insti-
tuy6 en Ponte de Lima dos mayorazgos que legd a sus hijos; el mds joven se
llamaba, precisamente, Anténio Pereira Pinto. Por motivos cronolégicos, este
no puede ser el sujeto que nos interesa, pero el nombre se repitié con frecuencia
entre los descendientes de la pareja, que se encontraban “entre a primeira ordem
da elite regional” (Tovar 2020: 84).” En particular, Anténio Pereira Pinto o

9. Sobre la genealogia de esta familia, véase también Felgueiras Gayo (1992: 200-204).

Studia Aurea, 19, 2025



324 Antia Tacon

Gordo, segundogénito que combatiria en la guerra de la Restauracién, se cas6 en
1635 con Violante Pereira, prima suya en tercer grado y heredera de la Casa de
S4. Bertiandos y S4 son actualmente freguesias del concelho de Ponte de Lima; en
concreto, 54 se encuentra a escasos minutos a pie del emplazamiento del antiguo
convento de Vale de Pereiras. ;Serd este el Anténio Pereira Pinto al que las mon-
jas tratan de “vecino”? En caso afirmativo, D. Bdrbora Pereira serfa una herma-
na, seguramente menor, de Violante Pereira e hija, por tanto, de Antdnio Perei-
ra Felgueira —capitdn de infanteria auxiliar y miembro de la Cdmara de Ponte
de Lima, ademds de “fidalgo da Casa Real” (Tovar 2020: 84)— y Maria Velho.
Todo ello encajaria no solo con el apellido de la religiosa, sino también con su
uso del tratamiento “dona”, que no se suprime ni siquiera al incorporar “soror”,
elementos que la sefialan como miembro de la aristocracia local.

El texto que Gaspar Velho escribe para D. Barbora Pereira es una composi-
cién bilingtie: aunque las acotaciones de Prisdo da madre abadessa estin siempre
en portugués, en los didlogos aparecen tanto el portugués como el castellano. El
entremés, claramente destinado, como adelanta el titulo, a una fiesta navidena
que corresponderia a la Nochebuena de 1655, comienza en este tltimo idioma:

Entra cantando uma voz suave.

[Voz] Despertad, hermosas flores
del seréfico vergel,
que quiere llover el alba
su divino rosicler.
La bella Aurora, Marfa,
hoy nos da cerca Belén
las influencias divinas
y recibe en Nazaret.

Saem quatro e diz a primeira.

(1.] Oigo una voz soberana
que convida a gran placer [...]
Alro, a la fiesta, zagalas,
que ya quiere amanecer.
Pues ;por dénde ha de empezar?
3. ¢Adn agora lo sabéis?
¢<No es antigua la costumbre,
que tiene fuerza de ley,
de que todas nos partimos,
cada cual a mds correr,
tras nuestra querida madre
hasta llegarla a prender?

(Cod. 51-VIII-44, ff. 143r-143v)

»

Seguidamente, estas monjas ficticias atan de pies y manos a la abadesa,

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 325

mientras la cubren de desenfadados halagos que ella agradece carinosamente;
por ejemplo: “Plantas, pues, tan bellas / quiero, por mi gusto, / comérselas todas
/ mejor que presunto” (f. 146r). En esta frase, el uso del lusismo presunto (‘ja-
mon’) es, casi con certeza, intencionado: no solo facilita la rima, sino que pro-
duce un evidente efecto cémico. La escena es interrumpida por una de las reli-
giosas, que se expresa ahora en portugués:

(4] Basta, meninas, parai,
e logo ireis por diante,
que estd frei Diogo doente.
Saibamos como lhe vai.

(Cod. 51-VIII-44, f. 146v)

El fragmento descrito hasta aqui es el tinico que no encuentra correspon-
dencia en el guion proporcionado por D. Barbora Pereira. Sin embargo, pudo
haberla tenido, porque todo indica que las instrucciones de la monja nos han
llegado incompletas: en la parte superior de la primera pdgina conservada, se
encuentra un signo “+” seguido de la anotacién “do entremez” (Cod. 51-VIII-
44, f. 152r)."° Por otra parte, el cambio de lengua sefala el inicio de una nue-
va seccién en la pieza."" Concluido el episodio de la prisién burlesca de la
madre abadesa, el entremés narra un conflicto entre las monjas y su confesor,
Diogo Porra, que, convaleciente de una enfermedad, recibe de ellas, como
cena, una cabeza de carnero sin sesos ni lengua y un corazén sin bofes. Cémi-
camente enfurecido por el menoscabo de su alimento, creerd que ha sido vic-
tima de un sabotaje por parte de las religiosas. El desarrollo de los aconteci-
mientos se encuentra minuciosamente pautado por D. Bdrbora Pereira. Por
ejemplo, esta escribe:

Primeiramente entra uma moga que chamam a Fitiza com uma cabega de carneiro.
¢aq G

Entra dois pratos para o fastio do confessor. Ele diz: “Quem me manda isto, Indcio?

Quem viu nunca cabe¢a sem miolos e sem lingua? Toma, moco, ¢ leva a mostrar ao

padre frei Francisco se viu algum dia cabega sem miolos e sem lingua”. Ele respon-

deu: “Padre, quem lhe havia de tirar os miolos e a lingua? Coma a cabega e accite a

caridade”. Respondeu o confessor: “Basta, que quer que me cale?” (Cod. 51-VIII-

44, f. 152r)

Gaspar Velho reproduce escrupulosamente este guion, aunque desarrolldn-
dolo e incorporando el ornato literario:

10. Me refiero al f. 152r como “primera pigina” de las instrucciones porque estas empiezan a
escribirse verticalmente en la mitad derecha de dicho folio, para después continuar, en sentido
horizontal, en la mitad izquierda; el texto sigue en el verso del f. 151 y termina en el rostro.

11. Segtin Gardner-Chloros y Weston (2015: 186), esta es una de las funciones propias del code
switching —es decir, el uso de diferentes lenguas o variedades en un mismo texto— en la literatura.

Studia Aurea, 19, 2025



326

Froza

Froza

Froza

Antia Tacon

[...] Vinde cd, Fidza amiga.
nesses pratos que levais?
Uma cabega, nio mais,
tudo querem que lhes diga!
Pois Fitza, nao direis

de que ¢ ou para quem?
De carneiro, entendeu bem?
Mas para quem nio direis?
Sempre falais com desvio,
sem agrado e sem sabor.
Para o padre confessor,
que lha pede o seu fastio.
Fica satisfeita? [...]

Chamam de dentro por Indcio, e lhe dido uma cabeca de
carneiro e ele a presenta ao padre confessor, e vendo-a diz.

CONF.

INAcio
CONF.

Indcio, Indcio [...]

Quem te deu esta cabega? [...]
Vés que lhe falta, rapaz?

Nio tem lingua nem miolo.
Estas fardo de mim tolo,

e ndo sei se linguaraz.

Vai por frei Francisco, chama
que veja essa zombaria

e se ¢ boa cortesia

para um doente de cama.

Leva a cabeca a frei Francisco e diz.

Fr. Fr.®

CONF.

Bom ser4 dissimular,

pois é pregador e frade,
aceitando a caridade,

que virdo a lha nao dar;
porque nio me persuado
que madre alguma tirou
isso que diz lhe faltou
nem l4 h4 tal desenfado.
Basta, que me hei de calar
zombado desta maneira?

(Cod. 51-VIII-44, ff. 146v-147r)

El mismo proceder se sigue en las pdginas sucesivas, en las que el confesor

se entrevista con la portera del convento; con una monja de apellido Aratjo; con
un clérigo a quien culpa de no haberle proporcionado un remedio adecuado
para su enfermedad; con las madres abadesa y provisora, etc. Solo a modo de
muestra, es posible reproducir ain otro ejemplo de la cercania entre ambos tex-
tos. D. Barbora Pereira apunta:

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi)

327

“Venha c4, madre Aradjo, vd-me chamar a madre abadessa”. Ela respondeu: “Pa-
dre, ela ndo pode vir, que estd a falar na grade” [...] “V4-ma chamar, que ela vird”.
Chega a madre provisora, estando presente a madre abadessa. “Isto nio se pode
aturar [...] Eis aqui as chaves que eu [...] ndo hei mais de aceitar dizer um frade que

eu lhe comi o jantar”. (Cod. 51-VIII-44, f. 151v)

El didlogo correspondiente confeccionado por Gaspar Velho resulta ex-
traordinariamente préximo:

CONF.
ARrAUJO
CONF.
ARrAUjO

CONF.

ARrAUJO

Vém abadessa e provisora e diz o confessor para a abadessa.

CONF.

Tome a provisora a mdo e nio consinta que fale mais, e diz.

Pro.

Por dltimo, D. Bdrbora termina con la siguiente directriz:

[...] Venha cd, madre Aratjo.

Padre confessor, que quer?

Que chame a madre abadessa.

Agora nio pode ser,

que na grade estd falando.
Senhora, vai-lho dizer,
que eu dela fio que venha.
Padre, diz que logo vem.

Saberd vossa mercé...

Por grandissima mercé
lhe rogo, nossa prelada

(a quem devo obedecer
por satisfacio do voto

e também por ser quem ¢é)
que mande dar estas chaves
a outra madre qual quiser,
porque nio hei de servir,
no enquanto aqui estiver
este padre confessor,
oficio em que haja de ser
mais por ele importunada,
porque se atreve a dizer

que lhe como os seus jantares.

(Cod. 51-VIII-44, f. 148v)

Ele, muito desenfadado: “Quem me dera um toninho para me aliviar! Da cd, moco,
essa viola para me alegrar, pois me falta o jantar”. E vossa mercé [...] Gaspar Velho
pode ordenar coisa de baile e cantiga [...] e ele mesmo hd de cantd-la. Ao clérigo lhe
ponha vossa mercé uns latins graciosos [...] para lhe responder aos disparates do

confessor. (Cod. 51-VIII-44, f. 151r)

Studia Aurea, 19, 2025



328 Antia Tacon

Una vez miés, Gaspar Velho sigue fielmente las indicaciones de la monja,
aunque, por ser en esta ocasion menos detalladas, goza de mds libertad para in-
troducir aportaciones propias. Las intervenciones del clérigo con quien discute
el confesor estdn, en efecto, plagadas de latines jocosos. Asimismo, hacia el final
del entremés, Diogo Porra pide un instrumento: “Se me lembrara um toninho... /
Dé-me essa viola, mogo” (f. 148v). Empieza asi la tercera y dltima parte de la
obra, que comprende un conjunto de letras burlescas para cantar con musica
instrumental, asf como un baile que ejecutan seis monjas. De nuevo, esta tran-
sicidén viene acompanada de un cambio lingiiistico, pues estas composiciones
estdn casi todas en castellano. Como muestra, puede leerse el siguiente pasaje,
que parece referirse ademds a una corrida de toros:

Uma freira logo das seis que entram para o baile.

L. Monsid," baste de tono,
porque ya las dos son dadas
y quiere salir el toro.
CONF. Toma, mozo, la guitarra;
apartémonos nosotros,
que saldrdn mil desta casa
que es sujeta a Capricornio.
1. Bien se puede estar seguro,
que no dafia un toro a otro.
No, no suelte la guitarra;
y si tafer quiere al baile
pagardnselo en bizcocho.
CONE. Harelo de mil vontades.

Toca para el baile.® Uma cantando.

1. Que la paz se hace
de una buena guerra,
decia mi madre
que dijo una vieja.
Y pues hasta agora
durd la pelea,
postrense las armas,
drmese la fiesta.

CoONF. Yo no quiero paz,
ni mala ni buena,
con gente que mata
solo con la lengua.

12. Se trata de una forma castellanizada del francés monsieur (‘sefior’).
13. La primera parte de esta acotacién se encuentra excepcionalmente en castellano, sin duda por
inercia tras la intervencién anterior.

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 329

1. Si ha de querella.
CONF. No he de querella.
1. Higase la danza,

quiera que no quiera,
nadie se embarace
y ande la rueda.

(Cod. 51-VIII-44, ff. 149r-149v)

De esta manera, el castellano parece asociarse especialmente a los pasajes
musicales: el principio del entremés, que también estaba en esta lengua, mencio-
naba asimismo una voz “cantando” (f. 145r) para introducir el episodio de la
prisién de la abadesa, que podria ficilmente corresponderse con una coreogra-
fia." Por su parte, el inico fragmento en portugués en esta tltima seccién es una
“cantiga” especialmente irreverente, que introduce una relacién ilicita entre
Diogo Porra y una monja llamada Grimanesa, personaje que también habia
mencionado en sus directrices D. Bdrbora Pereira (f. 152r). En el texto de Gas-
par Velho, el confesor presenta dicha cantiga como “una seguidilla o villancico
jocoso” que “se me acuerda en portugués” (f. 149r), de manera que el cardcter
bilingiie del entremés es objeto de comentario metaliterario:

CONF. [...] Grimanesa dos meus olhos,
pois tens ouvido, escuta,
que espalhar quero meus males
com dizer-te quatro pulhas.
Quem me dera, Grimanesa,
por, estas noites tao cruas
e compridas do inverno,
a cama junto da tua
para cobrir-te do frio,
para livrar-te das pulgas
e para o mais que tu sabes
inda que o dissimulas.
O, que rico sarambeque'®
(inda que fora as escuras)
tu dancaras, Grimanesa,
ao som da minha bandurria!

(Cod. 51-VIII-44, f. 149r)

Con intervenciones como esta, que se suma a las maldiciones que el ridicu-
lo confesor profiere contra cada uno de los demds personajes, no resulta sorpren-
dente que la obra, aunque fue solicitada para su montaje en el convento femeni-

14. Anastdcio (2002: 156), en su estudio sobre la poesia en castellano de Pero de Andrade Cami-
nha, también advierte que este idioma se relaciona con “textes destinés au chant ou a la danse”.
15. El “sarambeque” —en castellano, “zarambeque”— es una “danca de origem negra, alegre e
voluptuosa” (Diciondrio Infopédia da Lingua Portuguesa, s.v. ‘sarambeque’).

Studia Aurea, 19, 2025



330 Antia Tacon

no de Vale de Pereiras en la Nochebuena de 1655, no pudiese finalmente
representarse alli. La carta de Manuel da Guia atestigua la oposicién del autén-
tico Diogo Porra, que, sin duda, no aprecié el retrato que de €l se hacfa en el
entremés. El confesor no solo impidié que este se llevara a escena en Vale de
Pereiras, sino que, junto con la abadesa, frené asimismo su representacién en el
monasterio masculino de Santo Anténio, también franciscano, que se encontra-
ba en el nicleo urbano de Ponte de Lima. De esta manera, las monjas tuvieron
que contentarse con la lectura del texto, que, segtin relata la epistola, les provocé
“grandes risos” (Cod. 51-VIII, 44, f. 140r).

Sin embargo, Manuel da Guia afirma en su carta haber conseguido estrenar el
entremés “na sala deste Paldcio, aonde se juntou todo o povo, e 14 se fez com todo
o primor e com sua musica’ (Cod. 51-VIII-44, 140r-140v). El palacio al que se
refiere puede ser, quizds, la casa sefiorial de Antdnio Pereira Pinto, lo que explicaria
la afirmacidn, recogida tras el titulo de la pieza, de que este “representola” (f. 145r).
Otra opcidn, que con los datos disponibles me parece menos probable, es que se
trate de la casa del propio Manuel da Guia —;cabria llamarle palacio?>—, o de la
sede de alguna de las organizaciones o cofradias a las que este pertenecia. Sea como
fuere, importa incidir en que se traté de una funcién publica, segin el fragmento
citado, con asistencia de “todo o povo”. Después, la pieza se monté también en casa
de un particular, Rui Pinheiro, e incluso es posible que llegase a representarse en
casa del vizconde de Vila Nova de Cerveira, si este sigui6 los consejos de la carta.

De esta forma, el texto promovido y, en gran medida, disefiado por D.
Barbora Pereira en el convento de Vale de Pereiras habria tenido un significativo
recorrido en el drea geogréfica circundante. Por tanto, la monja habria actuado
como una suerte de agente cultural dinamizador no solo con respecto a sus co-
rreligionarias, sino también para con el conjunto de la poblacién de Ponte de
Lima, en un episodio que expone la permeabilidad de las fronteras del claustro
en el contexto de la Edad Moderna.'

Santa Clara de Vila do Conde

El Real Mosteiro de Santa Clara de Vila do Conde, en el actual distrito de
Oporto, fue fundado en la segunda década del siglo x1v por D. Afonso Sanches
—hijo ilegitimo del rey D. Dinis— y su esposa, D. Teresa Martins, a quien
pertenecia “o senhorio da vila [...] por heran¢a” (Costa 2004: 25). A diferencia
de Sdo Francisco de Vale de Pereiras, fue desde el primer momento un cenobio
femenino, integrado en la Orden de Santa Clara. Las mujeres que acogid tras sus
muros provenian, sobre todo, del drea de Entre-Douro e Minho (Silva y Men-
des 2022: 222). Eran “senhoras dos estamentos mais elevados da sociedade por-

16. Sobre esta tltima cuestién, aplicada a la Espafia del Siglo de Oro, véase Lehfeldt (2005).

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 331

tuguesa, em particular fidalgas e nobres” (Marques 1988: 837), aunque, en ori-
gen, el objetivo expreso de la pareja fundadora era dar cobijo a jévenes de alta
cuna pero “pobres e necesitadas, evitando assim os riscos de eminente perigo
moral, provocado por caréncias materiais” (Andrade 2011: 103)."”

Las précticas de lectura y escritura de las monjas de Santa Clara de Vila do
Conde han sido examinadas por Silva y Mendes (2022), que mencionan, en-
tre otros, el caso de Serafina da Cruz, quien habria compuesto una Relacio das
cousas notdveis e dignas de memoria do Real Mosteiro de S. Clara de Villa do
Conde (1633), actualmente perdida, pero que fue utilizada por el cronista
Manuel da Esperanca como fuente para la Segunda Parte de su Histéria Serd-
fica da Ordem dos Frades Menores de S. Francisco na Provincia de Portugal
(1666). A esta labor cultural ha de afadirse la existencia de ciertas actividades
teatrales —o parateatrales— en el seno del convento, de las que dan noticia
dos textos literarios firmados por Jerénimo Baia (ca. 1620 o 1630-1688), frai-
le en Sao Martinho de Tibaes (Braga), de la Ordem de Sao Bento. El primero
de ellos constituye una “Loa para la Comedia, cuyo titulo es Triunfo de la
humildad. La sobervia castigada, que se representd en la eleccidon de la sefiora
D. Luiza de Tévora en Abadeca del Real Convento de Santa Clara de la Villa
de Conde”, en castellano. En el segundo caso, se trata de unas redondillas
“Pedindo a cada uma das Freiras de Vila de Conde dangas para a procissao de
Corpus”, en portugués. Las dos composiciones se publicaron, de manera pds-
tuma, en el cuarto tomo de A Fénix renascida ou obras poéticas dos melhores
engenhos portugueses (1721).'

Segtin consta en los documentos de este monasterio, conservados en el Ar-
quivo Nacional da Torre do Tombo, Luisa de T4vora (en religién, Luisa Bap-
tista), emparentada con los condes de Sio Miguel, fue escogida abadesa de San-
ta Clara de Vila do Conde el 17 de febrero de 1675."” En torno a esta fecha ha
de datarse, por tanto, la representacion a la que se refiere el primer texto de Baia,

que introdujo, sin duda alguna, La humildad y la soberbia, de Lope de Vega.*® Se

17. Tomds Lino d’Assumpg¢io (1894: 64) sefala asimismo que “o mosteiro era especialmente
destinado a donzelas nobres ou de familia nobilitada”. Tlustra esta afirmacién con una enumera-
cién de las casas hidalgas que dieron una abadesa a Santa Clara de Vila do Conde en el siglo xv1r.
18. Citaré ambos textos por la edicién de Castro, Rodrigues-Moura y Barros (2017).

19. Se conserva un cédice manuscrito, titulado Livro das madres abadessas eleitas, que registra las
elecciones de abadesas en la comunidad hasta 1828 (Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Or-
dem dos Frades Menores, Provincia de Portugal, Convento de Santa Clara de Vila do Conde, liv.
24). La informacidn relativa a D. Luisa de T4vora se encuentra en la p. 16. Como era habitual,
ejercié el cargo durante tres anos: el 17 de febrero de 1678 fue sustituida por Branca da Silva.
20. Senala Zugasti (2010: 487): “Con el titulo de La humildad y la soberbia aparece citada esta
comedia en el listado de piezas lopianas inserto en la sexta edicién de E/ peregrino en su patria
(1618), titulo que se repite de forma invariable en el fol. 42r de los preliminares de la Décima
parte de las comedias de Lope de Vega Carpio (1618). En cambio, al llegar al f. 78v [signatura Kév]
de esta Décima parte, que es donde empieza el texto, hallamos la siguiente denominacién: Come-

Studia Aurea, 19, 2025



332 Antia Tacon

trata de una comedia palatina que contrapone el cardcter opuesto de dos herma-
nos —el principe Trebacio, monarca de Albania, en extremo arrogante, y el
conde Filipo, modesto y devoto—, con la moraleja de que “Dios humilla a los
soberbios / Dios ensalza a los humildes” (La humildad y la soberbia, vv. 1111-
1112). De esta manera, aun tratdndose de una obra teatral profana, parece razo-
nablemente adecuada para su montaje en un convento.

La “Loa” de Jerénimo Bafa empieza refiriéndose a esta comedia lopesca.
Estd puesta en labios de uno de sus personajes, Isabela, princesa de Macedonia;
por tanto, es posible que fuese pronunciada por la actriz encargada de interpre-
tar a esta figura:

Yo, la bizarra Princeza
Del Macedénico Imperio [...]
Yo, la que amo al mds humilde,
la que humillo al mds sobervio,
Dexando mi siervo al uno,
Haziendo al otro mi duefio;
Mi duefio Conde Filippo,
Al Rey Trebacio mi siervo.

(Bafa, “Loa”, 489)

El texto contintia con un saludo no solo a la nueva abadesa, sino también a
diferentes asistentes de ambos sexos —miembros de las érdenes de San Francis-
co y Santa Clara—, entre quienes se destacan ciertos cargos:

Querida ilustre Prelada [...]
Cuya eleccién mds que justa,
Con uniforme consenso
Ni puso al amor en vandos,
Ni en dudas puso al acierto.
A vos, Confessor insigne [...]
A vos, Prelado famoso [...]
A vos, Vicaria celeste [...]
A vos, Astros de Francisco,
A vos, de Clara luzeros,
Que haziendo el Cielo més pardo,
El Cielo hazéis mas sereno.
A todos vos, a vos todas
En una Comedia ofresco
De la sobervia el castigo,
De la humildad el trofeo.
(Baia, “Loa”, 489-490)

dia famosa del triunfo de la humildad y soberbia abatida”. Existe asimismo la variante “Comedia
famosa del triunfo de la humildad y soberbia vencida” (Zugasti 2010: 487, nota 1).

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 333

Después de este introito, la “Loa” se consagra de forma integra a enaltecer a
la recién escogida priora; en concreto, se seleccionan como asunto sus anos de
infancia.?! Lamentablemente, no he conseguido encontrar otras fuentes que
complementen la informacién biogrifica en torno a Luisa de Tédvora. De acuer-
do con el texto de Bafa, habria nacido en Espafa, un hecho que acentda la di-
mensién hispano-lusa de esta fiesta teatral:

Nasci6 de la sangre de héroes,
Para esmalte de dos Reinos,
La gloria del Lusitano

En la patria del Ibero [...]
Pues asf como el Sol claro,
Dos patrias ennobleciendo,
Tiene en el Cielo su Aurora,
Y su tierra tuvo en Delo.
Assi el Sol destas estrellas,
El cora¢én destos pechos,
Tiene el Cielo en Lusitania,
Y en Castilla tuvo el suelo.
Aqui vive, acolld nasce,
Dando de la luz, que vemos,
Al Espanol los principios,
Al Portuguéz los progressos.

(Baia, “Loa”, 490-491)

Segin continda narrando la “Loa”, la futura abadesa no permanecié mucho
tiempo en territorio espafol, sino que se educd en un convento de Lisboa —si
mi interpretacion es correcta, seguramente en el monasterio de Santa Ana, tam-
bién franciscano— entre los seis y los trece anos de edad. Mds tarde, se reincor-
poré al siglo durante un tiempo, antes de profesar de manera definitiva en San-
ta Clara de Vila do Conde. La propia ciudad es convenientemente ensalzada,
junto con su monasterio —fundado, como antes se ha dicho, por un hijo natu-
ral del rey D. Dinis— y el origen ilustre de varias de sus monjas:

Aqui donde esta gran Villa,

Por grande estd pareciendo,

Mis que ser Villa de un Conde,
Ser Reyna de muchos pueblos.
Donde este edificio grande,

Por augusto y por modesto,
Pone en questién, dexa en duda,

21. El autor se disculpa hacia el final del texto por no tratar su biografia reciente: “Pude dizir,
qudl fue nifa, / quél es ya mayor no puedo, / Que el sol nasciendo se mira, / Mas desalumbra en
cresciendo” (Bafa, “Loa”, 493).

Studia Aurea, 19, 2025



334 Antia Tacon

Si es palacio o Monasterio.
Dénde estd con quien le erige,
Quién le habita competiendo,
Pues Regia sangre le habita,
Si le erige brago Regio.

(Bafa, “Loa”, 492)

De esta forma, la eleccién de una nueva prelada entre las clarisas de Vila do
Conde se festeja con el montaje de una comedia de Lope de Vega —;seria pre-
ciso contratar para ello a una compania profesional?>—, introducida por una loa
en castellano, pero de autoria portuguesa, en la que se agasaja tanto a Luisa de
Tévora como al propio convento. La integracién del teatro en las fiestas comu-
nitarias es, pues, evidente. Simultdneamente, es necesario deducir que el monas-
terio contaba con recursos escenograficos de cierto calado, suficientes para poner
en escena una comedia palatina.

Por su parte, en las redondillas “Pedindo a cada uma das Freiras de Vila de
Conde dangas para a procissiao de Corpus”, firmadas por el mismo Bafa, se men-
ciona a una priora de apellido “Castro” —“Vés, Prelada cuja fama / Gloriosa-
mente retumba [...] Castro ilustre, feliz astro” (495)—, que debié de ser Isabel
de Castro (en religion, Isabel das Chagas), abadesa entre 1656 y 1659.** En
consecuencia, aunque este texto aparece después de la “Loa” en A Fénix renasci-
da, cronolégicamente es anterior. En él, la voz poética se dirige a cada una de las
monjas, otorgdndoles diferentes papeles para representar en la procesiéon del
Corpus a la que se refiere el epigrafe; una actividad que, sin duda, ha de situarse
dentro de los limites de lo parateatral. Cabe destacar la mencién de una religio-
sa que, segin se infiere, cultivaria la poesia:

E vés, Poeta divina,

E vbs, Musica serena

Que venceis a filomena,
Que triunfais da Cabalina,
Vés, de Santa Ana Maria,
Que com modo soberano
O nome furtais ao ano,

E furtais a luz ao dia;

22. Segun el citado Livro das abadesas eleitas, Briolanja de Castro (Briolanja de Jesus) ejercié
como abadesa entre 1639 y 1641, mientras que otra Isabel de Castro, de segundo apellido Silva
(Isabel dos Anjos), lo hizo entre 1688 y 1691. Sin embargo, las fechas de nacimiento y muerte de
Jerénimo Bafa hacen mds probable que se refiera a la Castro que ejerci6 entre 1656 y 1659. Adi-
cionalmente, estas mismas redondillas se refieren también “A Meneses sublimada, / Prelada sem-
pre excelente, / Pelo amor inda presente, / Pelo cargo jd passada” (Bafa, “Pedindo”, 495). La
abadesa inmediatamente anterior a Isabel das Chagas —empleo ahora su nombre de profesion,
para evitar confusiones— fue, en efecto, Joana de Meneses, mientras que Briolanja de Jesus e
Isabel dos Anjos fueron precedidas, respectivamente, por Catarina de Lima e Inés Evangelista.

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 335

Vés, que com gentil estudo,
A ser rosas sem espinhas,
Ensinais vossas sobrinhas,
Sobrinhas primas em tudo;
Dai com pompa soberana
Do Egipto a bela Senhora,
Das almas tao roubadora,
Que bem parece cigana.

(Baia, “Pedindo”, 494-495)

Poco después, a propésito de otra monja, se pone de nuevo de manifiesto la
coexistencia del castellano y el portugués como lenguas literarias:*

A cifra das Gragas trés,
Cujo rosto soberano

Si mata a lo Castellano,
Derrite a lo Portuguéz.

A suspensio dos Poetas,
Jerénima, cuja lira

Por arcos de Apolo atira
De amor as douradas setas,
Visto ser tdo peregrina
Por graca e por formosura,
Dard quem faga a figura
Da famosa Catarina.

(Baia, “Pedindo”, 495)

Es también de notar que a algunas religiosas se les asignan papeles masculi-
nos, cuyo vestuario incluirfa barbas postizas: por ejemplo, una monja de nom-
bre Maria Coutinho es encargada de interpretar a Santo Anténio de Lisboa,
“[...] vestido de saial / Com barba feita e coroa” (Bafa, “Pedindo”, 495). No
faltardn tampoco quienes hagan el papel de diablos, ni las referencias a bailes
especificos: se encarga una “dan¢a mourisca” a la hornera del convento, una “de
bugios” a la refectorera y una “de negras” a las mozas de servicio, para terminar
con una danza gitana, que quizds corresponderia a las seforas seglares recogidas
en el convento:

Vés, em quem com graca leda,
Reina Abril, florece Marco,
Que sois damas de cadarco,

Se as Freiras, damas de seda,

23. El pasaje que sigue no es la tnica ocasién en la que se insertan versos en castellano en el texto
en portugués. Mds adelante, se habla de una monja “Em cujos ojos reluz / Graga, d4 vida e mata,
/ Senio de estrelas pirata, / Bandolera de la luz” (Baia, “Pedindo”, 496).

Studia Aurea, 19, 2025



336 Antia Tacon

Particulares ufanas,

Que sabeis mais do que as cobras,
Pois sois ciganas nas obras,

Na danga sereis ciganas.

(Bafa, “Pedindo”, 497)

Falta saber como de probable es que estos versos tuviesen una corresponden-
cia con la realidad. ;Podrian las monjas protagonizar una procesion de estas carac-
teristicas, bailando e interpretando diferentes papeles —incluidos papeles de hom-
bre—, con su vestuario correspondiente? Parece que si, pues exactamente eso
harian, a finales del siglo xv1, las religiosas de Sao Bento de Avé Maria de Oporto.
El 10 de octubre de 1693, Joao de Sousa, obispo de Oporto, en una carta al pro-
visor Manuel da Silva Francés, escribe: “A Abadessa de Sao Bento me avisam fize-
ra uma procissdo em que algumas vinte freiras fizeram figuras de secular, e que
vieram a grade do coro, aonde assistiu auditério de fora” (Biblioteca da Ajuda,
Cod. 51-IX-38, ff. 96v-97r). Le ruega a su interlocutor que recabe mds informa-
cién sobre lo sucedido. El 24 de octubre, Manuel da Silva Francés responde:

Da procissio que se fez em Sio Bento me informei com o capelao e acho que em a
ocasido em que se colocou uma imagem de Nossa Senhora da Boa Morte se fez 14
dentro no mosteiro uma procissio de figuras em que entraram vérios bichos dos
que foram na de Santo Anténio, a cuja imitagio se fez, e deviam entrar figuras em
traje de homem, mas o capeldo diz que seculares nem pessoas de fora a nio viram,
porque se ndo abriu a igreja. A disposicao desta procissio correu por conta do padre
Manuel Mendes da Silva, que hoje parece tem muita autoridade no convento [...]
e parece que entra |4 vérias vezes a confessar e administrar sacramentos como se
fosse o capeldo do mosteiro, e para isto se nos nao pediu licenca, nem sei se a tem

de Vossa Senhoria. (Biblioteca da Ajuda, Ms. Av. 54-VIII-1, n.c 50, ff. 1v-2r)

La referida procesién “de Santo Anténio”, que segtin este testimonio habria
inspirado la de las monjas benedictinas, podria ser aquella que celebraba en el
mes de junio la hermandad de Santo Anténio del monasterio masculino de Sao
Francisco de Oporto. El propio Manuel da Silva Francés ofrece una descripcién
de esta en el afio de 1692:

A procissao de Santo Anténio jé se fez. Nao houve figuras vivas nos carros que re-
presentassem santos, mas imagens de vulto, porque assim se lhe ordenou, mas mas-
carados muitos, que fazem mil desaforos; e por respeito deles e de mil dancas ridi-
culas nao convém tal procissio salvo dando-se licenga para que se faca s6 um baile
que costumam e nio tem indecéncia, e sem haver mascarados. (Biblioteca da Aju-

da, Ms. Av. 54-VIII-4, n.° 359b, f. 1v)

De esta manera, no cabe duda de que semejantes précticas fueron corrientes
en los cenobios portugueses, aunque pudiesen despertar —como otras formas
de (para)teatralidad— ciertas reticencias entre las autoridades eclesidsticas. Si a

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 337

este tipo de procesiones se suma la existencia de religiosas que escribian versos
en Santa Clara de Vila do Conde, asi como la puesta en escena de La humildad
y la soberbia de Lope de Vega, precedida por la “Loa” a la abadesa firmada por
Jerénimo Baia, resulta innegable la importancia de la literatura en general, y del
teatro en castellano en particular, entre las monjas de esta comunidad.

Santa Clara de Oporto

El Real Mosteiro de Santa Clara de Oporto fue fundado en 1416 por orden del
rey D. Jodo I, quien cumplia asi el deseo de su difunta esposa, D. Filipa de Len-
castre, de ofrecer un nuevo hogar a las monjas de Santa Clara de Entre-os-Rios.
El claustro prosperé bajo la proteccién real: en su entorno geogréfico, en térmi-
nos de riqueza, a finales del siglo xvi1 “era unicamente ultrapassado pelo [...]
convento de Sio Bento de Avé Maria” (Ferreira Alves 1985: 276). Con este ul-
timo compartié el honor de acoger a las hijas de la mds alta sociedad nortena, asi
como una notable actividad musical:

No final do Antigo Regime, s6 no distrito do Porto havia mais de 30 cenébios fe-
mininos. Na cidade do Porto destacavam-se 2 reservados a elite da sociedade por-
tuense e nortenha: o Real Mosteiro de Santa Clara [...] e o Real Mosteiro de Sio
Bento de Ave Maria [...] Estes cenébios acolhiam donzelas e mulheres de familias
da aristocracia e da alta burguesia, que viam o ingresso na vida religiosa como um
instrumento de distingdo social. As suas liturgias caracterizavam-se pela elevada
qualidade musical, alimentada pela formagio das Senhoras Musicas, monjas canto-
ras e tangedoras (instrumentistas), bem como pelas encomendas regulares de novo
reportério e pelo instrumentdrio rico de que dispunham. (Lessa 2023: 21)

Las religiosas de ambos monasterios parecen haber coincidido también en
cierta aficién por el teatro. Esta fue suficiente para sumarse a las presiones a favor
de la introduccién de una compania de comedias en la ciudad de Oporto, seglin
relata Manuel da Silva Francés en una carta al obispo fechada el 5 de diciembre

de 1693:

As pias e cristas ocupagdes com que o chanceler se exercitou enquanto na cama es-
tava preso de gota foi o dar traca de introduzir nesta cidade uma companhia de
comédias que se acha em Lamego [...] Logo achou prontos o grande Bento Ferreira
e um ranchinho de freirdticos de Sao Bento, e em consequéncia as madres destes e
as de Santa Clara [...] Bernardo Ferraz com os seus discipulos e se cré que também
lhe assistem os reverendos cénegos e padres [...] Mexeram com os vereadores pelas
freiras e outras vias [...] Sdbado com todo o segredo meteram peticio na Cimara
paraa licenca, mas como o juiz tem mais peso que o seu antecessor [...] ponderou
logo as razoes por que nao convinham comédias e nio quis propor a petigao dizen-
do que aquele negécio requer mais consideragio. Disto nao tive noticia sendo no
domingo. (Biblioteca da Ajuda, Ms. Av. 54-VIII-1, n.© 58, f. 1r)

Studia Aurea, 19, 2025



338 Antia Tacon

Adicionalmente, la normativa interna de Santa Clara de Oporto en el si-
glo xviIr prevenia no solo contra ciertas pricticas musicales, sino también contra los
disfraces utilizados por las monjas para interpretar a personajes seculares en come-
dias, autos o entremeses. La propia prohibicién de estas actividades sugiere que, en
algin momento, se produjeron 0 —como minimo— fueron altamente plausibles:

A propésito das Festas de Santos, as Constituicoes Gerais do século xviir a uso no
Mosteiro de Santa Clara do Porto condenavam o escAndalo provocado pelas muzicas
e villancicos, e remances nas festividades de Sao Jodo Baptista e Sao Joao Evangelista,
por serem cAnticos que 7240 sdo de edificagio, mas antes de discordia entre as religiozas.
O texto determinava que nas vesporas das festas solemnes, se digam as Calendas, sem
cantar se villancicos nem remances, nem sairaé as rellegiozas com thoxas, nem vellas ar-
dendo mas estejam todas no Coro sem outras vistituras, nem disfarces, mais que seus habi-
tos, e proibia que as religiozas se disfarceem trages de seculares para fazer comedia, autos
ou entremezes; ainda que sejam ao Divino. Esta regulamentagio constitucional impu-
nha noutro artigo que as relogiozas no locutorios naé tanjaé harpas, violas ou outros
instrumentos cantando muzicas profanas, nem bailem, nem dancem, ainda que seja com
os seus habitos por ser isto contra a modestia religioza (Lessa 2023: 42)

Es en este contexto en el que debe considerarse el montaje en el monasterio
de la comedia Amado y aborrecido, de Pedro Calderén de la Barca, a finales del
siglo xvI1 0 comienzos del xvii1. Se tiene constancia de ello gracias a una “Loa
que se fez em louvor da Senhora Dona Ana Pereira, abadessa de Santa Clara do
Porto, por introdugao da comedia que se intitula Amado y aborrecido”, registra-
da en primera instancia por Varey y Shergold (1989: 53-54); mds tarde fue re-
cuperada y editada por Carbajo Lago (2021). La homenajeada ha de identificar-
se con Ana Pereira de Vasconcelos, que ejercié como priora del monasterio
portuense durante dos trienios no sucesivos: de 1695 a 1698 y de 1707 a 1710
(Carbajo Lago 2021: 126). La “Loa” apunta a una fiesta teatral celebrada con
motivo de su designacién como abadesa; por tanto, ha de fecharse en 1695 o
1707. La ausencia de referencias a un ejercicio anterior del cargo invita quizds a
preferir la primera opcién, aunque no es en modo alguno determinante.

Amado y aborrecido es una comedia palatina cuyo protagonista, Dante, estd
enamorado de Irene, infanta de Gnido, que lo rechaza; pero es a su vez querido
por Aminta, infanta de Chipre, a quien desdefa. Se introducen asimismo ele-
mentos mitolégicos, mediante la intervencién de las diosas Diana y Venus. La
obra cuenta con una importante dimensién espectacular: desde la aparicién “en
el aire” de estas deidades hasta dos coros musicales, pasando por “efectos visuales
y sonoros que recrean la confusién violenta de los elementos: terremotos, true-
nos, rayos, un incendio, fuertes lluvias, peligrosas tempestades maritimas” (Car-
bajo Lago 2021: 46). Cabe preguntarse si el convento de Santa Clara contarfa
con los recursos escenogréficos necesarios para este montaje, o si, por el contra-
rio, serfa necesaria cierta adaptacién del texto calderoniano. Sea como fuere, las
limitaciones no fueron tantas que desaconsejasen representar esta pieza.

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 339

Por su parte, la “Loa” anénima escoge como punto de partida el juicio de
Paris, quien, segtin el mito grecolatino, fue invitado a entregar una manzana de
oro a la mds bella entre tres diosas: Juno, que traté de comprarlo con poder y
riquezas; Minerva (conocida también en la “Loa” por su nombre griego, “Pa-
las”), que le ofrecié sabiduria; o Venus, que resultd victoriosa tras prometerle el
amor de la mds hermosa de las mortales, Helena de Esparta.?* En el texto ané-
nimo representado en Santa Clara de Oporto, las diosas, Gnicos personajes que
aparecen en escena, se reconcilian para ofrecer la manzana a la abadesa Ana Pe-
reira, porque ella retine las mejores cualidades de las tres. Asi se lo comunica a
Minerva una voz misteriosa:

Voz iOh, diosa, cuya hermosura
iguala a su sciencial,
oye mi voz y, advertida,
contempla bien esta letra.

Fala entre sonhos.

Paras sQué oigo? Conmigo habla
la sonora Filomela [...]

Fala outra vez. Adormece Palas e canta a mesma voz.

Voz [...] ve al puerto a Santa Clara
si prodigios ver deseas.
Verds una hermosa Venus,
una entendida Minerva,
una riquisima Juno,
todo en dofa Ana Perera,
y ansi por todas llevar
la manzana de oro bella,
la que es de todas compendio
en el cargo de abadesa.

(“Loa”, vv. 161-184)%

De esta forma, el tema mitolégico se pone al servicio de un encendido elo-
g

gio de la nueva priora, a quien se llega a considerar “otra deidad mds suprema”

(“Loa”, v. 196) que las tres diosas grecorromanas. Minerva no tarda en compar-

tir su revelacién con Venus y Juno, que, como ella, la aceptardn de inmediato:

24. Véanse Homero, Iliada 24, 25; Euripides, Troyanas 924 y ss.; Higinio, Fabulas 92; y Ovidio,
Heroidas 16, 81-89, entre otros.

25. Cito esta pieza por la edicién de Carbajo Lago (2021: 537-544), que puede leerse en un
apéndice a su edicién, anotacién y estudio de Amado y aborrecido, de Calderén de la Barca.

Studia Aurea, 19, 2025



340 Antia Tacon

PaLas [...] una dofa Ana Perera,
no solo por mds hermosa,
mas también por muy discreta,
llevé la manzana de oro
en el cargo de abadesa.
A esta aplaudamos todas,
a esta hoy hagamos fiestas [...]
pues en Ana se descubren
todas nuestras excelencias.
Es Ana hermosa Venus [...]
es una opulenta Juno [...]
es una discreta Palas [...]
todas nella el pomo lleven,
pues de todas tiene prenda.

(“Loa”, vv. 232-252)

Se anuncia, entonces, el titulo de la comedia calderoniana:

Paras [...] vdmonos luego
a festejar a la abadesa,
e, para que a festejarla
mayor impulso nos mueva,
hagdmosle por festin
una famosa comedia.
Della Paris sea assumpto,
o solo titulo sea
Amado y aborrecido
de Venus, Juno y Minerva.

(“Loa”, vv. 258-267)

Como ilustran estos pasajes, nos encontramos ante una loa escrita en caste-
llano —se castellaniza incluso el apellido de la homenajeada, Ana “Perera”™—,
pero con significativas interferencias lingiiisticas que revelan una autoria lusa.
Asimismo, es de notar que muchas de las acotaciones estdn escritas en portu-
gués, aunque algunas figuren en castellano: a mi juicio, esto podria apuntar a
que también las actrices —o actores, aunque todos los personajes son femeni-
nos— a quienes se dirigfan estas didascalias debieron de tener el portugués como
primera lengua. Se trata, en general, de indicaciones muy sobrias; no obstante,
refieren el empleo de musica cantada e instrumentos, ademds de mencionar a
una diosa que ha de portar “un rayo, 6 una espada de fuego, si fuera posible, en
la mano, si no sea una espada desnuda” (“Loa”, v. 188a).

Sobre la autoria y escenificacién de esta pieza anénima, Carbajo Lago
(2021: 129) sugiere que posiblemente fuese “escrita por alguna monja letrada
para ser representada por las propias novicias en el interior del edificio sagrado”,
aunque tampoco era extrafio “contratar a un poeta masculino de cierto renom-
bre para la composicién de estas obras breves [...] pese a ser representadas por las

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 341

novicias”. Sin embargo, considera mds complejo que las jévenes religiosas inter-
pretasen también el texto calderoniano, de mayor complejidad técnica. Por tan-
to, para el montaje de Amado y aborrecido postula la contratacién de “una com-
pania profesional espafiola que se encontrase en la ciudad en aquellos afios”
(Carbajo Lago 2021: 131). Por supuesto, si un grupo de profesionales entré en
el convento para representar la comedia de Calderén, es factible que se ocupasen
también de la pieza introductoria; en este caso, creo que habria que replantearse
la nocién de que esta compania fuese necesariamente espafiola, puesto que,
como antes se ha sefalado, las acotaciones de la “Loa” apuntan a intérpretes de
origen luséfono.

De esta manera, la ausencia de ulteriores datos imposibilita ofrecer conclu-
siones definitivas sobre las circunstancias exactas de representacion de la come-
dia Amado y aborrecido, o de la “Loa” que la acompafia, en Santa Clara de
Oporto. Tampoco caben afirmaciones mds precisas sobre la autoria de esta dlti-
ma pieza, que pudo ser escrita por una monja, pero también por una persona
ajena al convento. Sin embargo, si es posible asegurar que estamos ante una
nueva muestra de la importancia del teatro en castellano en las fiestas de los ce-
nobios femeninos del norte de Portugal; una presencia que —como en Santa
Clara de Vila do Conde— no solo se concreta en la escenificacién de una come-
dia de un célebre escritor espafol, sino también en la existencia de una obra
introductoria breve redactada ad hoc por un ingenio portugués.

Conclusiones

Los tres casos de estudio examinados permiten afirmar que la actividad dramdtica
fue una realidad en los conventos femeninos del norte de Portugal (al menos, en
los pertenecientes a la Orden de Santa Clara) en la segunda mitad del siglo xvir.
Estas précticas se encontraron, ademds, particularmente ligadas a la lengua caste-
llana, tanto a través de la representacion de comedias de los més célebres drama-
turgos espafioles como mediante la escritura, por parte de ingenios portugueses,
de obras breves bilingiies 0 compuestas integramente en castellano. De esta ma-
nera, se ha constatado la puesta en escena de las comedias La humildad y la sober-
bia de Lope de Vega y Amado y aborrecido de Calderén de la Barca, precedidas
por sendas loas en castellano de autoria lusa, en los monasterios de Santa Clara
de Vila do Conde y de Oporto, respectivamente. Asimismo, se ha informado
acerca de la redaccién del entremés bilinglie Prisdo da madre abadessa para Sao
Francisco de Vale de Pereiras. En todos los casos, estas representaciones respon-
dieron a ocasiones festivas en el seno de la comunidad de religiosas, como eran la
eleccién de preladas o la Navidad. Los propios monasterios, asi como sus miem-
bros mads ilustres, fueron objeto de frecuentes elogios en estas fiestas teatrales.
Cabe apuntar que, en los textos de autorfa portuguesa, se utiliza un castella-
no con frecuentes lusismos —que, por lo menos en ocasiones, parecen intencio-

Studia Aurea, 19, 2025



342 Antia Tacon

nados; por ejemplo, con un efecto cémico—, al tiempo que se percibe una
tendencia hacia el uso del portugués en las acotaciones. En el entremés bilingie,
el cambio de lengua sefala diferentes secciones de la obra; en concreto, el caste-
llano parece relacionarse con los fragmentos musicales y bailados. Por otra parte,
se ha comprobado que la redaccién de estas piezas breves recaia con frecuencia
en religiosos: Jerénimo Baia, fraile benedictino, escribié la loa representada en
Santa Clara de Vila do Conde, mientras que el padre Gaspar Velho fue el encar-
gado de componer Prisdo da madre abadessa para Sao Francisco de Vale de Pe-
reiras. No obstante, también pueden darse casos de colaboracién que impliquen
a una monja: en concreto, se ha demostrado que la madre D. Barbora Pereira
proporcioné a Gaspar Velho un guion tan detallado del entremés que, en gran
medida, podria considerarse coautora intelectual del texto. Por dltimo, no pue-
de descartarse —aunque tampoco afirmarse— la autoria femenina de la loa ané-
nima de Santa Clara de Oporto, cuya posible redaccién por una religiosa ha sido
previamente postulada por la critica.

Con respecto a la puesta en escena, existen igualmente ciertas incégnitas.
Las obras mds exigentes en cuanto a su montaje son, con diferencia, las come-
dias palatinas de Lope y Calderdén, que pudieron ser adaptadas de algin modo
al nuevo espacio de representacion; con todo, su eleccién conduce a pensar que
los monasterios que las albergaron contaban con recursos escenogréficos de cier-
to nivel. Estos se sumarian a los efectos sonoros, que habrian de ser ficiles de
obtener en claustros en los que la musica, presente en casi todas las piezas anali-
zadas, tenia gran importancia. De igual forma, cabe mencionar la prictica de la
danza, referida a propdsito de las procesiones del Corpus.

Simultdneamente, la complejidad interpretativa de tales comedias da pie a
la hipétesis de que fuesen representadas por compaiias profesionales. Si estas
entraron en el monasterio, ;podrian también haber asistido a la fiesta otros agen-
tes externos? Con respecto a la funcién en Santa Clara de Vila do Conde, Jeré-
nimo Baia solo menciona entre el pablico, junto a las propias clarisas, a ciertos
religiosos franciscanos; sin embargo, no es completamente imposible que, tanto
en este lugar como en Oporto, se abriese la puerta a alguien mds. Entretanto,
parece mds factible que fuesen las propias religiosas, o mds bien las novicias,
quienes interpretasen ambas loas, que, por cierto, solo tienen personajes feme-
ninos. Quizds ulteriores indagaciones, sacando a la luz otros testimonios, permi-
tan hacer afirmaciones definitivas en un sentido u otro.

Por su parte, en el caso del entremés de Vale de Pereiras sabemos que el
montaje no corrié a cargo de las monjas, pues ni siquiera se representd finalmen-
te en el convento —aunque esta fuese la intencién primera—, sino en un pala-
cio local, con asistencia del conjunto del pueblo, y posteriormente en casas par-
ticulares. De esta manera, se pone de manifiesto la fluidez de la comunicacién
que, en ocasiones, podia existir entre el interior y el exterior del claustro, asi
como el potencial que tenfan algunas de estas comunidades religiosas para fun-
cionar como impulsoras de la actividad cultural en su entorno geogrifico. Se

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 343

trata de una tendencia que también se aprecia en Oporto, donde las monjas de
Santa Clara se unieron a las presiones ejercidas sobre la cdmara municipal para
traer una compania de comedias a la ciudad.

Por ultimo, conviene hacer referencia a la oposicién eclesidstica que, a me-
nudo, enfrentd el teatro en los monasterios femeninos. Se han reunido numero-
sos documentos que atestiguan su rechazo por parte de diferentes autoridades:
desde el nuncio papal hasta el confesor del convento, pasando por el obispo. Sin
embargo, no cabe duda de que los claustros se resistieron a estas prohibiciones,
pues las fiestas teatrales se reiteran entre las monjas de Santa Clara. Futuras in-
vestigaciones, centradas tal vez en otras comunidades u 6rdenes religiosas —en
estas pdginas se han ofrecido ya algunas notas sobre las benedictinas de Opor-
to—, asi como en otras dreas geograficas, permitirdn seguir profundizando en
un fenémeno de gran interés para la historia cultural de las mujeres de la Edad
Moderna.

Studia Aurea, 19, 2025



344 Antia Tacon
Bibliografia

AGUIAR E SiLva, Vitor, “Camoes e a comunidade interliterdria luso-castelhana
nos séculos xvI e xvi1 (1572-1648)”, en A Lira Dourada e a Tuba Canora,
Lisboa, Livros Cotovia, 2008, pp. 55-92.

ALARCON RoMAN, Maria del Carmen, “El cumpleafios de la abadesa: una loa de
Alonso Martin Brahones en el convento de Santa Inés de Sevilla (1671)”,
Teatro: revista de estudios teatrales, 19 (2003), pp. 107-134, 07-05-25,
<http://hdl.handle.net/10017/4721>.

ALARCON RomMAN, Marfa del Carmen, “El teatro en los conventos femeninos de
Sevilla durante el Siglo de Oro: un festejo cémico de 1678”7, en Memoria de
la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociacion Internacional Siglo de Oro,
eds. Francisco Dominguez Matito y Marfa Luisa Lobato Lépez, Madrid-
Frankfurt, Iberoamericana-Vervuert, 2004, 2 vols., I, pp. 183-192.

ALARCON RoMAN, Maria del Carmen, Literatura conventual femenina en el Siglo
de Oro. El manuscrito de sor Francisca de Santa Teresa (1654-1709). Estudio
y edicion, tesis doctoral, Universidad de Sevilla, 2015, 28-01-25, <http://
hdl.handle.net/11441/36687>.

ALARCON RoMAN, Marfa del Carmen, “Teatro conventual”, en Las escritoras
espanolas de la Edad Moderna: historia y guia para la investigacion, eds. Nie-
ves Baranda Leturio y Anne J. Cruz, Madrid, UNED, 2018, pp. 175-193.

ANasTAcIO, Vanda, “Réflexions autour des poésies en langue castillane de Pero
de Andrade Caminha”, en La littérature d'auteurs portugais en langue casti-
llane, dir. Francisco Bethencourt, con prélogo de José Miguel Martinez
Torrején, Lisboa-Paris, Centre Culturel Calouste Gulbenkian-Fundagio
Calouste Gulbenkian, 2002, pp. 153-164.

AnastAcio, Vanda, “Entre las rejas y sin profesar. (Reflexiones sobre algunos
aspectos de la cultura femenina en el dmbito conventual)”, en Letras en la
celda. Cultura escrita en los conventos femeninos en la Espasia moderna, eds.
Nieves Baranda Leturio y M.2 Carmen Marin Pina, Madrid-Frankfurt,
Iberoamericana-Vervuert, 2014, pp. 89-98.

ANDRADE, Maria Filomena, /n oboedientia, sine proprio, et in castitate, sub clau-
sura: a ordem de Santa Clara em Portugal (séc. XIII-XIV), tesis doctoral, Uni-
versidade Nova de Lisboa, 2011.

ARrAUjO, Maria Marta Lobo de, “De novigas a freiras. As religiosas do convento
franciscano de Vale de Pereiras (1730-1830)”, en Actas del 111 Congreso In-
ternacional sobre el Franciscanismo en la Peninsula Ibérica, ed. Manuel Peldez
del Rosal, Cérdoba, Asociaciéon Hispdnica de Estudios Franciscanos, 2012,
2 vols., II, pp. 183-191.

ARAUJO, Maria Marta Lobo de, “A Memoéria escrita da Misericérdia de Ponte de
Lima e o legado do abade Manuel da Guia (séc. xvi1)”, Boletim Informativo.
Santa Casa da Misericérdia de Ponte de Lima, 35 (2018), pp. 3-14, 28-01-
25, <https://hdl.handle.net/1822/81844>.

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 345

AssumrGio, Tomas Lino d’, As siltimas freiras, com uma carta por Anténio Ennes
acerca das ordens e instituicoes religiosas, Porto, Lopes & C.2, 1894.

Bafa, Jer6nimo, “Loa para la Comedia, cuyo titulo es Triunfo de la humildad.
La sobervia castigada, que se representé en la eleccion de la sefiora D. Luiza
de T4vora en Abadeca del Real Convento de Santa Clara de la Villa de
Conde”, en A Fénix renascida ou obras poéticas dos melhores engenhos portu-
gueses, ed. Ivo Castro, Enrique Rodrigues-Moura y Anabela Leal de Barros,
Lisboa, Fundagao Calouste Gulbenkian, 2017, pp. 489-493.

Baia, Jerénimo, “Pedindo a cada uma das Freiras de Vila de Conde dangas para
a procissao de Corpus”, en A Fénix renascida ou obras poéticas dos melhores
engenhos portugueses, ed. Ivo Castro, Enrique Rodrigues-Moura y Anabela
Leal de Barros, Lisboa, Fundagio Calouste Gulbenkian, 2017, pp. 494-497.

Baranpa LETURIO, Nieves y M.2 Carmen MARIN PINa, eds., Letras en la celda.
Cultura escrita en los conventos femeninos en la Espania moderna, Madrid-
Frankfurt, Iberoamericana-Vervuert, 2014.

BuEscu, Ana Isabel, “Aspectos do bilinguismo portugués-castelhano na época
moderna”, Hispania, LXIV-216 (2004), pp. 13-38, 28-01-25, <https://doi.
org/10.3989/hispania.2004.v64.i216.195>.

CarBajo Laco, Maria, Edicidn, anotacion y estudio de “Amado y aborrecido”, de
Calderdn de la Barca, tesis doctoral, Universidade de Santiago de Compos-
tela, 2021, 28-01-25, <http://hdl.handle.net/10347/27034>.

CasTRO, Ivo, “Sur le bilinguisme littéraire castillan-portugais”, en La littérature
d auteurs portugais en langue castillane, dir. Francisco Bethencourt, con pré-
logo de José Miguel Martinez Torrején, Lisboa-Paris, Centre Culturel Ca-
louste Gulbenkian-Fundagao Calouste Gulbenkian, 2002, pp. 11-24.

Costa, Marisa, “Poder e autoridade de fundar um mosteiro. A dotagio de San-
ta Clara de Vila do Conde”, De Arte. Revista de Historia del Arte, 3 (2004),
pp. 23-37, 28-01-25, <https://doi.org/10.18002/da.v0i3.1595>.

Diciondrio Infopédia da Lingua Portuguesa, Porto, Porto Editora, en linea, 28-
01-25, <https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa>.

Durisin, Dionyz, Theory of Interliterary Process, trad. Jessie Kocmanov4, Bratis-
lava, Veda, 1989.

FeLGUEIRAS Gavo, Manuel José da Costa, Nobilidrio de familias de Portugal,
Braga, Carvalhos de Basto, 1992, 12 vols., VIIIL.

FErREIRA ALVES, Natdlia Marinho, “Subsidio para o estudo artistico do
Convento de Santa Clara do Porto nos principios do século xviir”, His-
toria: Revista da Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 11 (1985),
pp- 273-295, 28-01-25, <https://ojs.letras.up.pt/index.php/historia/article/
view/5849>.

FERRUS ANTON, Beatriz, coord., Studia Aurea, XV1 (2022: Escritura de mujeres
en la Edad Moderna: el convento y la corte como espacios de saber), 28-01-25,
<https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.522>.

GALIK, Maridn, “Interliterariness as a Concept in Comparative Literature”,

Studia Aurea, 19, 2025



346 Antia Tacon

CLC-Web: Comparative Literature and Culture, 11, 4 (2000), pp. 1-7, 28-01-25,
<https://doi.org/10.7771/1481-4374.1089>.

Garcia MARTIN, Ana Marfa, “El bilingiiismo luso-castellano en Portugal: esta-
do de la cuestién”, en Aula bilingiie 1. Investigacion y archivo del castellano
como lengua literaria en Portugal, ed. Angel Marcos de Dios, Salamanca,
Luso-Espanola de Ediciones, 2008, pp. 15-44.

Garcia MARTIN, Ana Marfa, “;Un castellano de Portugal? Algunas consideracio-
nes sobre el empleo del castellano por autores portugueses de los siglos xv1 y
xvir’, en Cultures lusophones et hispanophones: Penser la relation, coord. Maria
Graciete Besse, Paris, Indigo & Coté-femmes Editions, 2010, pp. 199-209.

GARDNER-CHLOROS, Penelope y Daniel WesTON, “Code-switching and multi-
lingualism in literature”, Language and Literature, XXIV, 3 (2015), pp.
182-193, 28-01-25, <https://doi.org/10.1177/0963947015585065>.

GonzALez CaNAL, Rafael y Almudena Garcia GONZALEZ, eds., £/ Siglo de Oro
ibérico: Portugal y el teatro cldsico espanol. XLIV Jornadas de Teatro Cldsico
(Almagro, 13, 14 y 15 de julio de 2021), Cuenca, Universidad de Castilla-La
Mancha, 2022, 28-01-25, <https://doi.org/10.18239/cor_48.2022.00>.

LavriN, Asuncién y Rosalva Loreto, El universo de la teatralidad conventual en
Nueva Espana, siglos XVII-XIX, San Antonio, Universidad Nacional Auté-
noma de México, 2022.

LenreLpt, Elizabeth A., Religious Women in Golden Age Spain. The Permeable
Cloister, Cornwall, Ashgate, 2005.

Lessa, Elisa, “Musica no monaquismo feminino portugués: contextualizagio
musicoldgica”, en Patriménio musical de Santa Clara do Porto, coord. Nuno
Mimoso, Porto, Dire¢ao Regional de Cultura do Norte, 2023, pp. 15-51.

LEWANDOWSKA, Julia, Escritoras monjas. Autoridad y autoria en la escritura con-
ventual femenina de los Siglos de Oro, Madrid-Frankfurt, Iberoamericana-
Vervuert, 2019.

Marcos pe Dios, Angel, ed., Aula bilingiie I. Investigacion y archivo del castella-
no como lengua literaria en Portugal, Salamanca, Luso-Espanola de Edicio-
nes, 2008.

MARQUES, José, A Arquidiocese de Braga no séc. XV, Lisboa, Imprensa Nacional-
Casa da Moeda, 1988.

MarTiNEZ TORREJON, José Miguel, “Prologue”, en La littérature d auteurs portu-
gais en langue castillane, dir. Francisco Bethencourt, Lisboa-Paris, Centre Cul-
turel Calouste Gulbenkian-Fundagio Calouste Gulbenkian, 2002, pp. 3-9.

Morujao, Isabel, Por Trds da Grade. Poesia Conventual Feminina Em Portugal
(Séculos XVI-XVIII), Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2013.

PErez-ABADIN BARRO, Soledad, “Tareas pendientes: la poesia hispano-lusa de
los siglos xv1 y xvir”, Edad de Oro, XXX (2011), pp. 257-296, 28-01-25,
<https://doi.org/10.15366/edadoro2011.30>.

PErez-ABADIN BARRO, Soledad y Martha Branco GonzALez, “Textos y auto-
res luso-castellanos de los siglos xv1 y xvir”, Criticon, 134 (2018: Letras

Studia Aurea, 19, 2025



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvi) 347

hispano-portuguesas de los siglos XVI y XVII: aproximaciones criticas), 28-01-
25, <https://doi.org/10.4000/criticon.4823>.

Reves PERA, Mercedes y Piedad Borakos Donoso, “Presencia de comediantes
espanoles en el Patio de las Arcas de Lisboa (1640-1697)”, Didlogos hispdni-
cos de Amsterdam, 8-fasc. 3 (1989: El teatro espanol a fines del siglo XVII:
Historia, cultura y teatro en la Espana de Carlos II. Representaciones y fiestas),
pp- 863-901.

Reves PERA, Mercedes y Piedad Borakos Donoso, “Presencia de comediantes
en Lisboa (1580-1607)”, en Teatro del Siglo de Oro. Homenaje a Alberto
Navarro Gonzdlez, ed. Maria Luisa Lobato, Kassel, Reichenberger, 1990,
pp. 63-80.

RevEes PENA, Mercedes y Piedad Boratos Donoso, “Presencia de comediantes
espafioles en el Patio de las Arcas de Lisboa (1608-1640)", en En torno al
teatro del Siglo de Oro. Actas de las Jornadas VII-VIII celebradas en Almeria,
eds. Agustin de la Granja, Heraclia Castellén Alcald y Antonio Serrano
Agullé, Almeria, Instituto de Estudios Almerienses-Diputacién de Almeria,
1992, pp. 105-134.

Reves PERA, Mercedes y Piedad Boratos Donoso, “Presencia de comediantes
espafoles en el Patio de las Arcas de Lisboa (1700-1755)”, en El escritor y la
escena: Actas del I Congreso de la Asociacion Internacional de Teatro Espariol y
Novohispano de los Siglos de Oro (18-21 de marzo de 1992, Ciudad Judrez),
ed. Ysla Campbell, México, Universidad Auténoma de Ciudad Judrez,
1993, pp. 229-273.

SanTos, Zulmira C., “Escrita conventual feminina: um ‘arquipélago submerso’.
Apenas algumas notas”, en Vozes da vida religiosa feminina. Experiéncias,
textualidades e siléncios (séculos XV-XXI), coords. Joao Luis Fontes, Maria
Filomena Andrade y Tiago Pires Marques, Lisboa, Centro de Estudos de
Histéria Religiosa-Universidade Catélica Portuguesa, 2015, pp. 23-29, 28-
01-25, <https://hdl.handle.net/10216/79364>.

SiLva, Maria Joao Oliveira y Paula Almeida MENDEs, “Ler e (aprender a) escre-
ver no claustro: o caso do mosteiro de Santa Clara de Vila do Conde (sécu-
los xvi-xv11)”, Revista de Histdria da Sociedade e da Cultura, XXII-2 (2022),
pp- 221-239, 28-01-25, <https://doi.org/10.14195/1645-2259_22-2_10>.

SteGNANO PiccHio, Luciana, Histdria do teatro portugués, Lisboa, Portugdlia
Editora, 1969.

Tovar, Miguel A. de Campos, “A Casa de S4, antes e depois do Conde da Bar-
ca (1754-1817): apontamentos para uma perspectiva histérica mais ampla”,
Ponte de Lima: do pasado ao presente, rumo ao futurol, V1 (2020), pp. 81-99,
28-01-25, <https://journal.cm-pontedelima.pt/index.php/pontedelima/article/
view/65>.

Varey, John E. y Norman D. SueErGOLD, Comedias en Madrid: 1603-1709.
Repertorio y estudio bibliogrdifico, con la colaboracién de Charles Davis, Lon-
don, Tamesis Books Limited, 1989.

Studia Aurea, 19, 2025



348 Antia Tacon

VascoNceLos, Carolina Michaélis de, “Investigagoes sobre sonetos e sonetistas
portugueses e castelhanos”, Revue Hispanigue, XXII (1910), pp. 509-614.

VAzQuez CUESTA, Pilar, “O bilinguismo castelhano-portugués na época de Ca-
moes”, Arquivos do Centro Cultural Portugués, XVI (1981), pp. 807-827.

VEGA, Lope de, La humildad y la soberbia, ed. Miguel Zugasti, en Comedias de
Lope de Vega. Parte X, coord. Ramén Valdés Gdzquez y Maria Morris, Llei-
da, Milenio, 2010, 3 vols., I, pp. 485-621.

Zuaastt, Miguel, ed., Lope de Vega, La humildad y la soberbia, en Comedias de
Lope de Vega. Parte X, coord. Ramén Valdés Gdzquez y Marfa Morrids, Llei-
da, Milenio, 2010, 3 vols., I, pp. 485-621.

Studia Aurea, 19, 2025



