
Universitat Autònoma de Barcelona / Universitat de Girona
Studia Aurea, 19, 2025: 317-348

ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en línea)
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.644

El teatro en los monasterios femeninos del norte 
de Portugal (s. xvii): un entremés bilingüe,  
dos loas para Lope y Calderón y otros textos  

de la comunidad interliteraria ibérica1

Antía Tacón
Universidade de Santiago de Compostela

antia.tacon.garcia@usc.es
ORCID: 0000-0001-5484-0871

Recepción: 28/01/2025, Aceptación: 19/05/2025, Publicación: 19/12/2025

Resumen
El objetivo de este artículo es explorar la presencia del teatro —en especial, el escrito en 
castellano— en los conventos femeninos del norte de Portugal durante el siglo xvii. Con 
este fin, se examinan, en concreto, tres monasterios de la Orden de Santa Clara. En primer 
lugar, se da a conocer un entremés inédito bilingüe en castellano y portugués, compuesto 
por un religioso a partir del minucioso guion elaborado por Bárbora Pereira, monja en el 
convento de São Francisco de Vale de Pereiras (Ponte de Lima). A continuación, se analizan 
una loa y una serie de redondillas firmadas por Jerónimo Baía, que permiten dar noticia de 
un montaje de La humildad y la soberbia, de Lope de Vega, en Santa Clara de Vila do Con-
de, así como de la existencia de otras prácticas parateatrales, relacionadas con las procesiones 
del Corpus Christi. Por último, se repasa una representación de Amado y aborrecido, de 
Calderón, en Santa Clara de Oporto, precedida por una loa anónima. Todo ello ratifica la 
importancia no solo del teatro barroco, sino también del intercambio literario hispano-luso 
entre las monjas de esta región, en el seno de una comunidad interliteraria ibérica.

Palabras clave
Literatura conventual; teatro barroco; monacato femenino; textos luso-castellanos; co-
munidad interliteraria ibérica.

1.  Este trabajo es resultado del proyecto posdoctoral “Literatura en castellano en los conventos 
femeninos portugueses (ss. xvii-xviii): sociabilidad literaria e intersecciones culturales ibéricas” 
(ED481B_032), financiado por la Xunta de Galicia. Se integra asimismo en los proyectos de in-
vestigación con referencia PID2021-123440NB-I00 (Ministerio de Ciencia e Innovación, Gene-
ración del Conocimiento, 2021) y ED431B2024/15 (Xunta de Galicia, Programa de Consolida-
ción y Estructuración GPC, 2024).



318	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Abstract
English title. Theatre in the nunneries of northern Portugal (17th c.): a bilingual entremés, 
two loas for Lope and Calderón, and other texts of the Iberian interliterary community.
The aim of this article is to explore the presence of theatre —especially that written in 
Castilian— in the female convents of northern Portugal during the seventeenth centu-
ry. To this end, three nunneries of the Order of Saint Clare are examined. First, the 
paper presents an unpublished bilingual entremés in Castilian and Portuguese, written 
by a priest after a detailed script by Bárbora Pereira, a nun in the convent of São Fran-
cisco of Vale de Pereiras (Ponte de Lima). Next, it discusses a loa and a series of redon-
dillas by Jerónimo Baía, which reveal a staging of Lope de Vega’s La humildad y la sober-
bia at Santa Clara of Vila do Conde, as well as the existence of other para-theatrical 
practices related to the Corpus Christi processions. Finally, attention is paid to a perfor-
mance of Calderón’s Amado y aborrecido at Santa Clara of Oporto, preceded by an 
anonymous loa. This confirms the significance not only of Baroque theatre, but also of 
the Spanish-Portuguese literary exchange amongst the nuns of this region, as part of an 
Iberian interliterary community.

Keywords
Conventual literature; Baroque theatre; female convents; Luso-Castilian texts; Iberian 
interliterary community.

Este artículo pretende examinar la presencia del teatro barroco —en especial, el 
escrito en castellano— en los monasterios femeninos del norte de Portugal duran-
te el siglo xvii. De manera más concreta, su objetivo es informar sobre la actividad 
dramática existente en tres claustros de la Orden de Santa Clara: São Francisco de 
Vale de Pereiras (Ponte de Lima), Santa Clara de Vila do Conde y Santa Clara de 
Oporto. Los documentos teatrales o noticias de representación reunidos en torno 
a estos conventos —entre ellos, varios textos inéditos— se extienden a lo largo de 
toda la segunda mitad del siglo: el más temprano se compuso en el año 1655, 
mientras que el más tardío se ha fechado en 1695 o, tal vez, 1707.



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 319

Studia Aurea, 19, 2025

La penetración del teatro en lengua castellana en territorio luso se encuentra 
ampliamente documentada, aunque una buena parte de los estudios al respecto 
se han centrado, de manera preferente, en Lisboa. Por ejemplo, Reyes Peña y 
Bolaños Donoso (1989; 1990; 1992; 1993) han comprobado la presencia de 
compañías españolas en la capital portuguesa entre 1580 y 1755. Stegnano Pic-
chio (1969: 159) afirma que “Coimbra e o Porto não lhe ficavam atrás e até nas 
mais obscuras aldeias se utilizavam os átrios das igrejas para [...] acolher as ‘co-
médias famosas’ [...] dos mais altos engenhos espanhóis”. Simultáneamente, 
numerosas plumas portuguesas cultivaron también el teatro en castellano. Fue 
el caso, entre otros, de Juan de Matos Fragoso, Jacinto Cordeiro o Ângela de 
Azevedo, quienes engrosaron con sus obras un amplio corpus de “textos luso-
castelhanos”, esto es, escritos “castelhanos, compostos por Portugueses; castel-
hanos, tresladados por Portugueses; portugueses, traduzidos ou transcritos por 
Castelhanos” (Michaelis de Vasconcelos 1910: 511). Estos intercambios han de 
entenderse en un contexto de bilingüismo —o, más concretamente, de diglosia 
a favor del español— que afectó en Portugal a “una amplia clase urbana e ins-
truida” (García Martín 2008: 22) entre los siglos xvi y xviii, extendiéndose, por 
tanto, mucho más allá de la Unión Ibérica (1580-1640).2 Como consecuencia, 
ciertos géneros literarios, entre ellos el propio teatro, se juzgaban particularmen-
te vinculados a la lengua castellana.

Todo ello da la medida de la complejidad de las relaciones entre las literatu-
ras española y portuguesa a lo largo de la Edad Moderna, tan intensas que puede 
resultar productivo referirse a estas en términos de “comunidad interliteraria”. 
Este último es un concepto acuñado por el comparatista eslovaco Dionýz 
Ďurišin,3 que ha sido fructíferamente aplicado a la realidad ibérica de los si-
glos xvi y xvii por Aguiar e Silva (2008), así como por Pérez-Abadín Barro y 
Blanco González (2018). De esta forma, se pone de manifiesto que “os fenóme-
nos literários, quer na esfera da produção, quer na esfera da recepção, não coin-
cidem com as fronteiras linguísticas, políticas, étnicas ou outras das nações e, 
sobretudo, das nações-estados” (Aguiar e Silva 2008: 55).

Los monasterios femeninos no fueron en absoluto ajenos a esta realidad. Sin 
ir más lejos, algunas de las más famosas escritoras bilingües fueron monjas: por 
ejemplo, María do Céu (1658-1753), que compuso varias obras de teatro en 
castellano tras los muros del convento de Nossa Senhora da Esperança, en Lis-

2.  Sobre esta cuestión, véanse Vázquez Cuesta (1981), Castro (2002), Martínez Torrejón (2002), 
Buescu (2004), Marcos de Dios (2008), García Martín (2008, 2010), Pérez-Abadín Barro (2011) 
o Pérez-Abadín Barro y Blanco González (2018), entre otros. En torno a la relación de Portugal 
con el teatro clásico español, consúltese también González Cañal y García González (2022).
3.  Véase, por ejemplo, Ďurišin (1989). Por su parte, Gálik (2005: 5) define las comunidades 
interliterarias como “supranational and supraethnic conglomerates of literatures coming into exis-
tence, changing and disappearing in historical developments conditioned spatially and temporally 
by ethnic, linguistic, national, and even ideological factors”.



320	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

boa.4 Otras religiosas actuaron como promotoras, actrices, escenógrafas, espec-
tadoras, etc. A propósito del monacato hispánico, Alarcón Román (2015: 61-
62) propone una taxonomía que también puede aplicarse a Portugal: en primer 
lugar, el “teatro escrito por poetas masculinos contratados por las comunidades 
para celebraciones ocasionales”, que las propias monjas podrían encargarse de 
representar; en segundo lugar, aquellas obras “compuestas por las monjas para 
los teatros comerciales y palaciegos”; finalmente, denomina “teatro conventual 
femenino” propiamente dicho a aquellas “piezas anónimas o de autoría conoci-
da escritas por religiosas para ser representadas por ellas mismas con motivo de 
profesiones, celebraciones navideñas, etc.”.5 Todos ellos son fenómenos que, en 
el territorio luso, se extendieron más allá de los claustros de la corte lisboeta, 
aunque a menudo estos exhibieran una labor cultural especialmente intensa.

Cabe añadir todavía que el teatro, aunque estrechamente ligado a las cele-
braciones de la cotidianeidad monástica, no siempre contó con la tolerancia de 
las autoridades eclesiásticas. Por ejemplo, en septiembre de 1693 el nuncio pa-
pal escribía a João de Sousa, obispo de Oporto, exhortándolo, entre otras cues-
tiones, a perseguir posibles actividades dramáticas entre las monjas de su dióce-
sis, a fin de que “os mosteiros das religiosas sirvam mais para exercitatórios das 
ações de santidade e regular disciplina, que de teatros em que se representem 
comédias, máscaras e outras representações profanas” (Biblioteca da Ajuda, Ms. 
Av. 54-VIII-4, n.º 333).6 En este trabajo se comprobará cómo tales restriccio-
nes, u otras similares, fueron ignoradas con cierta frecuencia.

Considerando estos puntos de partida, las páginas que siguen aspiran a con-
tribuir al conocimiento existente sobre el teatro —así como sobre el intercambio 
cultural hispano-luso— en el monacato femenino portugués. La consideración 
conjunta de tres conventos de clarisas de la región norte permitirá identificar 
una serie de prácticas de gran interés, entre ellas la representación de comedias 
de escritores españoles muy conocidos (Lope de Vega y Calderón de la Barca) en 
las fiestas de la comunidad; el encargo, para estas mismas celebraciones, de obras 
teatrales breves compuestas por poetas castellanizantes de origen portugués, a 
veces con estrecha colaboración de una monja; o el empleo, en alguno de estos 
textos, de las lenguas portuguesa y castellana de forma alternante, dando lugar a 
creaciones bilingües. De esta manera, se ahonda en un patrimonio cultural com-
partido que todavía no ha recibido atención suficiente.

4.  Las monjas representan en Portugal “un 40% de la totalidad de las escritoras conocidas entre 
1500 y 1800” (Anastácio 2014: 93). Sobre la literatura conventual femenina de la Edad Moderna 
en la Península Ibérica, consúltense, por ejemplo, Morujão (2013), Santos (2014), Baranda Letu-
rio y Marín Pina (2014), Alarcón Román (2018), Lewandowska (2019) o Ferrús Antón (2022).
5.  Véase también Alarcón Román (2003; 2004). Con respecto a la teatralidad conventual en el 
contexto novohispano, puede consultarse Lavrin y Loreto (2022).
6.  En el conjunto de este artículo, modernizo ortografía y puntuación de todas las citas extraídas 
de fuentes primarias consultadas en la Biblioteca da Ajuda. 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 321

Studia Aurea, 19, 2025

São Francisco de Vale de Pereiras (Ponte de Lima)

El convento de São Francisco de Vale de Pereiras, situado en los alrededores de 
Ponte de Lima (Viana do Castelo), nació como monasterio franciscano mascu-
lino en torno a 1360. Sin embargo, en el año 1515 se convirtió —a petición de 
Guiomar Ferreira y Leonor Pereira, religiosas en Santa Clara de Vila do Con-
de— en una comunidad de monjas clarisas, que se mantuvo en funcionamiento 
hasta el siglo xix. El claustro acogió, sobre todo, a jóvenes originarias del noroes-
te de Portugal, aunque también a algunas brasileñas:7

O convento de Vale de Pereiras recebia mulheres do concelho de Ponte de Lima, 
mas também das terras circunvizinhas. Viana do Castelo, Braga, Porto, Guimarães, 
Valença, Barcelos, Cabeceiras de Basto, Vila do Conde, Arcos de Valdevez, Mel-
gaço, Póvoa de Varzim e Caminha encaminhavam mulheres para esta instituição 
[...] Apesar da proveniência geográfica das freiras a se espalhar pelo Norte, o maior 
número recai em Ponte de Lima e em Viana do Castelo, demonstrando que o con-
vento servia sobretudo para receber filhas das famílias poderosas desta região min-
hota. (Araújo 2012: 187)

Estas religiosas habrían sido mayoritariamente oriundas de la nobleza terrate-
niente, como ha constatado Araújo (2012: 190) a partir de las profesiones registra-
das entre 1730 y 1830; junto a ellas se incorporaron “algumas criadas, também elas 
naturais do concelho de Ponte de Lima ou das terras circunvizinhas”, que “presta-
vam serviços ao convento ou a religiosas ou mesmo a seculares que se encontravam 
recolhidas”. La composición social de la comunidad en el siglo xvii no habría sido 
muy distinta. La dote monástica de una clarisa de velo negro en este período osci-
laba “entre 100 mil réis e 1 conto 400 mil réis” (Lessa 2023: 24), mientras que, en 
el xviii, en São Francisco de Vale de Pereiras pagaban 650.000 réis (Araújo 2012: 
189). Las candidatas que cantaban o tocaban instrumentos podían ver reducido o 
incluso suprimido este importe, un dato que demuestra la importancia otorgada a 
la actividad musical en este y otros claustros de la Edad Moderna.

El teatro también parece haber formado parte de la cotidianeidad de las 
clarisas de Vale de Pereiras. Así lo demuestra el hallazgo de un manuscrito inédi-
to, titulado “Prisão da madre abadessa, entremez de certa cabeça de carneiro sem 
língua e sem miolos e coração sem bofes. Baile gracioso composto por um amigo 
do padre frei Diogo Porra, confessor das madres de Vale de Pereiras, para se 
representar no dito convento na noite de Natal”. La obra está dedicada a la 

7.  “A política levada a cabo pela Coroa portuguesa durante a Época Moderna para o Brasil res-
peitante a reclusão feminina foi responsável pelo envio de algumas mulheres brasileiras, filhas de 
famílias com posses, para os conventos da metrópole. Com o objectivo de as canalizar para o ca-
samento, a Coroa cerceou a implantação de conventos femininos no Brasil, obrigando algumas 
mulheres a atravessar o Atlântico para seguir a vida religiosa” (Araújo 2012: 187).



322	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

“madre das confissões [...] Soror Dona Bárbora Pereira” y, según se indica, “re-
presentola António Pereira Pinto”. Se encuentra encuadernada en un códice 
rotulado Cartas de pessoas grandes para o visconde de Villa Nova da Cerveira (Bi-
blioteca da Ajuda, Cod. 51-VIII-44), donde ocupa los ff. 145r-150v. El mismo 
volumen contiene otros documentos de gran interés a los que se hará referencia 
a lo largo de este epígrafe. Sin ir más lejos, este entremés —al que me referiré en 
adelante como Prisão da madre abadessa— es remitido a Diogo de Lima Brito 
Nogueira, vizconde de Vila Nova de Cerveira, por el padre Manuel da Guia, 
hombre de notable influencia en Ponte de Lima,8 junto con una carta, fechada 
el 19 de enero de 1656, en la que ofrece algunos detalles adicionales:

O padre Gaspar Velho, capelão e verdadeiro servo de Vossa Senhoria, obrigado de 
D. Bárbora, cunhada de António Pereira Pinto, que é muito sua parenta, fez este 
entremez, que vai com esta, para as freiras o representarem na noite de Natal. Tanto 
que o confessor teve notícia [...] impediu o fazer-se. De algumas coristas fui rogado 
que o mandasse representar na igreja do dito convento. Fácil fui de rogar, pelo que 
merece a casa de Vossa Senhoria [...] Estudou-se o papel bem; entre as freiras se le-
vantaram grandes risos, o que suposto se não podia ir lá fazer. Domingo estando 
ordenados para o irmos fazer a Santo António aos frades [...] foi um clérigo desta 
vila, amigo do padre confessor, e tão besta como ele, fazer aos frades grandíssimos 
protestos da parte do dito confessor e da abadessa que não consentissem ir-se lá fazer 
com grandes medos, e [...] o presidente me mandou pedir que não fosse lá. Vendo 
eu isto o fiz na sala deste Palácio, aonde se juntou todo o povo, e lá se fez com todo 
o primor e com sua música. De noite me fizeram [...] ir fazê-lo à casa de Rui Pinhei-
ro [...] Mande Vossa Senhoria aos criados da casa que o estudem e o representem [...] 
Ponte de Lima, 19 de janeiro de 1656. (Cod. 51-VIII-44, ff. 140r-140v)

El primer dato que proporciona esta carta se refiere a la autoría. La redac-
ción del entremés fue encargada a un religioso, Gaspar Velho, sobre el que no 
he encontrado información crítica alguna. Sin embargo, este nombre reaparece 
en otra carta que Manuel da Guia escribe al vizconde de Vila Nova de Cerveira 
el 10 de mayo del mismo año de 1656 (Cod. 51-VIII-44, ff. 185r-185v). En ella 

8.  “Manuel da Guia, natural de Bárrio, freguesia do concelho de Ponte de Lima, foi irmão da San-
ta Casa [da Misericórdia] local quase durante 30 anos, entre 1656 e 1680, onde ocupou todos os 
lugares do mando. Os seus progenitores são desconhecidos, embora saibamos que tinha uma irmã 
chamada Ana Maria da Guia e terá tido um filho ilegítimo de nome Domingos Velho de Barros. A 
sua infância é pouco conhecida, mas sabemos que terá sido passada no convento de Vale de Pereiras, 
instituição franciscana feminina, localizada perto de Ponte de Lima, e que terá merecido o carinho e 
a proteção da religiosa D. Maria da Nazaré, que o tratou como sendo seu filho. Depois, foi estudar 
e ordenou-se clérigo, servindo quase três décadas na sua terra natal, a paróquia de Bárrio [...] Agre-
gou a pertença à Misericórdia a sua integração na Ordem Terceira e ainda na irmandade do Espírito 
Santo, associação de clérigos da vila. Beneficiou da proteção dos viscondes de Vila Nova de Cerveira, 
de quem, aliás, foi procurador [...] Também na confraria do Espírito Santo exerceu cargos de poder, 
tendo acesso a muitas pessoas e bens. Era, portanto, um homem poderoso, rico e com grande in-
fluência nas principais instituições da vila alto minhota” (Araújo 2018: 5-6).



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 323

Studia Aurea, 19, 2025

se describen con todo detalle las recientes fiestas de la Cruz de Mayo en Ponte 
de Lima. Según este relato, en la plaza de la iglesia se preparó un tablado sobre 
el que se representaron dos comedias: el viernes, Amparar al enemigo y el sábado, 
Academias de amor. Con toda probabilidad, se trata de los textos de este título 
firmados por Antonio de Solís y Cristóbal de Morales, respectivamente. Manuel 
da Guia hace saber al vizconde que “a loa da primeira comédia fez o padre Gas-
par Velho; a da segunda comédia fez o padre frei Francisco, pregador de Santo 
António” (f. 185v). Ambas loas, escritas en castellano, se envían adjuntas a la 
misiva (Cod. 51-VIII-44, ff. 179r-181r). De esta manera, se evidencia, en pri-
mer lugar, que Gaspar Velho gozó de cierta trayectoria como autor de teatro 
breve en el área limiana; en segundo lugar, que la población local estaba acos-
tumbrada a asistir a representaciones en castellano, incluidas comedias de auto-
res españoles; y, por último, que el estamento eclesiástico desempeñaba un papel 
muy activo en la organización de estas funciones teatrales.

Por otra parte, la epístola de enero de 1656 revela que Gaspar Velho no compu-
so el entremés por iniciativa propia, sino por encargo de una monja: D. Bárbora 
Pereira. En realidad, esta habría hecho mucho más que solicitar el texto. La carta 
añade, tras la fecha y justo antes de la firma de Manuel da Guia, una información 
fundamental: “Este papel que vai de fora é a matéria que a freira deu para se fazer a 
obra” (f. 140v). En efecto, junto a esta misiva y el entremés se conserva aún otro 
texto, que uno de los catálogos de la Biblioteca da Ajuda —disponible solo local-
mente— identifica como “Guião e instruções cénicas do dito entremez” (Cod. 51-
VIII-44, ff. 151r-152r). El detalle de estas instrucciones, así como su cercanía al 
producto final, es notable, tanto que no sería descabellado afirmar que Bárbora Pe-
reira actuó, hasta cierto punto, como coautora intelectual de la pieza. Será suficiente 
contrastar algunos pasajes para comprobarlo. Sin embargo, antes de ello, resta exa-
minar a un último implicado: el cuñado de D. Bárbora, António Pereira Pinto.

La identidad de este individuo resulta de gran interés, sobre todo ante la 
afirmación de que fue él quien “representó” la pieza; ¿querrá decir que se hizo en 
su casa? Por si esto fuese poco, aparece también mencionado en el texto del en-
tremés. Cuando el confesor, que figura como personaje en la obra, ruega “que 
no se sepa / lo que se ha pasado / de umbrales afuera”, una religiosa ficticia 
pregunta: “¿Ni nuestro vecino / António Pereira?” (Cod. 51-VIII-44, f. 150r). 
Importa, pues, saber que Lopo Pereira, segundo señor de la Casa de Bertiandos, 
contrajo matrimonio en el siglo xvi con Inés Pinto, quien, una vez viuda, insti-
tuyó en Ponte de Lima dos mayorazgos que legó a sus hijos; el más joven se 
llamaba, precisamente, António Pereira Pinto. Por motivos cronológicos, este 
no puede ser el sujeto que nos interesa, pero el nombre se repitió con frecuencia 
entre los descendientes de la pareja, que se encontraban “entre a primeira ordem 
da elite regional” (Tovar 2020: 84).9 En particular, António Pereira Pinto o 

9.  Sobre la genealogía de esta familia, véase también Felgueiras Gayo (1992: 200-204).



324	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Gordo, segundogénito que combatiría en la guerra de la Restauración, se casó en 
1635 con Violante Pereira, prima suya en tercer grado y heredera de la Casa de 
Sá. Bertiandos y Sá son actualmente freguesias del concelho de Ponte de Lima; en 
concreto, Sá se encuentra a escasos minutos a pie del emplazamiento del antiguo 
convento de Vale de Pereiras. ¿Será este el António Pereira Pinto al que las mon-
jas tratan de “vecino”? En caso afirmativo, D. Bárbora Pereira sería una herma-
na, seguramente menor, de Violante Pereira e hija, por tanto, de António Perei-
ra Felgueira —capitán de infantería auxiliar y miembro de la Cámara de Ponte 
de Lima, además de “fidalgo da Casa Real” (Tovar 2020: 84)— y María Velho. 
Todo ello encajaría no solo con el apellido de la religiosa, sino también con su 
uso del tratamiento “dona”, que no se suprime ni siquiera al incorporar “soror”, 
elementos que la señalan como miembro de la aristocracia local.

El texto que Gaspar Velho escribe para D. Bárbora Pereira es una composi-
ción bilingüe: aunque las acotaciones de Prisão da madre abadessa están siempre 
en portugués, en los diálogos aparecen tanto el portugués como el castellano. El 
entremés, claramente destinado, como adelanta el título, a una fiesta navideña 
que correspondería a la Nochebuena de 1655, comienza en este último idioma:

Entra cantando uma voz suave.

[Voz]	 Despertad, hermosas flores
	 del seráfico vergel,
	 que quiere llover el alba
	 su divino rosicler.
	 La bella Aurora, María,
	 hoy nos da cerca Belén
	 las influencias divinas
	 y recibe en Nazaret.

Saem quatro e diz a primeira.

[1.]	 Oigo una voz soberana
	 que convida a gran placer [...]
	 Alto, a la fiesta, zagalas,
	 que ya quiere amanecer.
2.	 Pues ¿por dónde ha de empezar?
3.	 ¿Aún agora lo sabéis?
	 ¿No es antigua la costumbre,
	 que tiene fuerza de ley,
	 de que todas nos partimos,
	 cada cual a más correr,
	 tras nuestra querida madre
	 hasta llegarla a prender?
	     (Cod. 51-VIII-44, ff. 143r-143v)

Seguidamente, estas monjas ficticias atan de pies y manos a la abadesa, 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 325

Studia Aurea, 19, 2025

mientras la cubren de desenfadados halagos que ella agradece cariñosamente; 
por ejemplo: “Plantas, pues, tan bellas / quiero, por mi gusto, / comérselas todas 
/ mejor que presunto” (f. 146r). En esta frase, el uso del lusismo presunto (‘ja-
món’) es, casi con certeza, intencionado: no solo facilita la rima, sino que pro-
duce un evidente efecto cómico. La escena es interrumpida por una de las reli-
giosas, que se expresa ahora en portugués:

[4]	 Basta, meninas, parai,
	 e logo ireis por diante,
	 que está frei Diogo doente.
	 Saibamos como lhe vai.
	     (Cod. 51-VIII-44, f. 146v)

El fragmento descrito hasta aquí es el único que no encuentra correspon-
dencia en el guion proporcionado por D. Bárbora Pereira. Sin embargo, pudo 
haberla tenido, porque todo indica que las instrucciones de la monja nos han 
llegado incompletas: en la parte superior de la primera página conservada, se 
encuentra un signo “+” seguido de la anotación “do entremez” (Cod. 51-VIII-
44, f. 152r).10 Por otra parte, el cambio de lengua señala el inicio de una nue-
va sección en la pieza.11 Concluido el episodio de la prisión burlesca de la 
madre abadesa, el entremés narra un conflicto entre las monjas y su confesor, 
Diogo Porra, que, convaleciente de una enfermedad, recibe de ellas, como 
cena, una cabeza de carnero sin sesos ni lengua y un corazón sin bofes. Cómi-
camente enfurecido por el menoscabo de su alimento, creerá que ha sido víc-
tima de un sabotaje por parte de las religiosas. El desarrollo de los aconteci-
mientos se encuentra minuciosamente pautado por D. Bárbora Pereira. Por 
ejemplo, esta escribe:

Primeiramente entra uma moça que chamam a Fiúza com uma cabeça de carneiro. 
Entra dois pratos para o fastio do confessor. Ele diz: “Quem me manda isto, Inácio? 
Quem viu nunca cabeça sem miolos e sem língua? Toma, moço, e leva a mostrar ao 
padre frei Francisco se viu algum dia cabeça sem miolos e sem língua”. Ele respon-
deu: “Padre, quem lhe havia de tirar os miolos e a língua? Coma a cabeça e aceite a 
caridade”. Respondeu o confessor: “Basta, que quer que me cale?” (Cod. 51-VIII-
44, f. 152r)

Gaspar Velho reproduce escrupulosamente este guion, aunque desarrollán-
dolo e incorporando el ornato literario:

10.  Me refiero al f. 152r como “primera página” de las instrucciones porque estas empiezan a 
escribirse verticalmente en la mitad derecha de dicho folio, para después continuar, en sentido 
horizontal, en la mitad izquierda; el texto sigue en el verso del f. 151 y termina en el rostro.
11.  Según Gardner-Chloros y Weston (2015: 186), esta es una de las funciones propias del code 
switching —es decir, el uso de diferentes lenguas o variedades en un mismo texto— en la literatura.



326	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

3.	 [...] Vinde cá, Fiúza amiga.
	 nesses pratos que levais?
Fiúza	 Uma cabeça, não mais,
	 tudo querem que lhes diga!
4.	 Pois Fiúza, não direis
	 de que é ou para quem?
Fiúza	 De carneiro, entendeu bem?
4.	 Mas para quem não direis?
	 Sempre falais com desvio,
	 sem agrado e sem sabor.
Fiúza	 Para o padre confessor,
	 que lha pede o seu fastio.
	 Fica satisfeita? [...]

Chamam de dentro por Inácio, e lhe dão uma cabeça de 
carneiro e ele a presenta ao padre confessor, e vendo-a diz.

Conf.	 Inácio, Inácio [...]
	 Quem te deu esta cabeça? [...]
	 Vês que lhe falta, rapaz?
Inácio	 Não tem língua nem miolo.
Conf.	 Estas farão de mim tolo,
	 e não sei se linguaraz.
	 Vai por frei Francisco, chama
	 que veja essa zombaria
	 e se é boa cortesia
	 para um doente de cama.

Leva a cabeça a frei Francisco e diz.

Fr. Fr.co 	 Bom será dissimular,
	 pois é pregador e frade,
	 aceitando a caridade,
	 que virão a lha não dar;
	 porque não me persuado
	 que madre alguma tirou
	 isso que diz lhe faltou
	 nem lá há tal desenfado.
Conf.	 Basta, que me hei de calar
	 zombado desta maneira?
	     (Cod. 51-VIII-44, ff. 146v-147r)

El mismo proceder se sigue en las páginas sucesivas, en las que el confesor 
se entrevista con la portera del convento; con una monja de apellido Araújo; con 
un clérigo a quien culpa de no haberle proporcionado un remedio adecuado 
para su enfermedad; con las madres abadesa y provisora, etc. Solo a modo de 
muestra, es posible reproducir aún otro ejemplo de la cercanía entre ambos tex-
tos. D. Bárbora Pereira apunta:



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 327

Studia Aurea, 19, 2025

“Venha cá, madre Araújo, vá-me chamar a madre abadessa”. Ela respondeu: “Pa-
dre, ela não pode vir, que está a falar na grade” [...] “Vá-ma chamar, que ela virá”. 
Chega a madre provisora, estando presente a madre abadessa. “Isto não se pode 
aturar [...] Eis aqui as chaves que eu [...] não hei mais de aceitar dizer um frade que 
eu lhe comi o jantar”. (Cod. 51-VIII-44, f. 151v)

El diálogo correspondiente confeccionado por Gaspar Velho resulta ex-
traordinariamente próximo:

Conf. 	 [...] Venha cá, madre Araújo.
Araújo	 Padre confessor, que quer?
Conf.	 Que chame a madre abadessa.
Araújo	 Agora não pode ser,
	 que na grade está falando.
Conf.	 Senhora, vai-lho dizer,
	 que eu dela fio que venha.
Araújo	 Padre, diz que logo vem.

Vêm abadessa e provisora e diz o confessor para a abadessa.

Conf.	 Saberá vossa mercê...

Tome a provisora a mão e não consinta que fale mais, e diz.

Pro.	 Por grandíssima mercê
	 lhe rogo, nossa prelada
	 (a quem devo obedecer
	 por satisfação do voto
	 e também por ser quem é)
	 que mande dar estas chaves
	 a outra madre qual quiser,
	 porque não hei de servir,
	 no enquanto aqui estiver
	 este padre confessor,
	 ofício em que haja de ser
	 mais por ele importunada,
	 porque se atreve a dizer
	 que lhe como os seus jantares.
	     (Cod. 51-VIII-44, f. 148v)

Por último, D. Bárbora termina con la siguiente directriz:

Ele, muito desenfadado: “Quem me dera um toninho para me aliviar! Da cá, moço, 
essa viola para me alegrar, pois me falta o jantar”. E vossa mercê [...] Gaspar Velho 
pode ordenar coisa de baile e cantiga [...] e ele mesmo há de cantá-la. Ao clérigo lhe 
ponha vossa mercê uns latins graciosos [...] para lhe responder aos disparates do 
confessor. (Cod. 51-VIII-44, f. 151r)



328	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Una vez más, Gaspar Velho sigue fielmente las indicaciones de la monja, 
aunque, por ser en esta ocasión menos detalladas, goza de más libertad para in-
troducir aportaciones propias. Las intervenciones del clérigo con quien discute 
el confesor están, en efecto, plagadas de latines jocosos. Asimismo, hacia el final 
del entremés, Diogo Porra pide un instrumento: “Se me lembrara um toninho... / 
Dá-me essa viola, moço” (f. 148v). Empieza así la tercera y última parte de la 
obra, que comprende un conjunto de letras burlescas para cantar con música 
instrumental, así como un baile que ejecutan seis monjas. De nuevo, esta tran-
sición viene acompañada de un cambio lingüístico, pues estas composiciones 
están casi todas en castellano. Como muestra, puede leerse el siguiente pasaje, 
que parece referirse además a una corrida de toros:

Uma freira logo das seis que entram para o baile.

1.	 Monsiú,12 baste de tono,
	 porque ya las dos son dadas
	 y quiere salir el toro.
Conf. 	 Toma, mozo, la guitarra;
	 apartémonos nosotros,
	 que saldrán mil desta casa
	 que es sujeta a Capricornio.
1.	 Bien se puede estar seguro,
	 que no daña un toro a otro.
	 No, no suelte la guitarra;
	 y si tañer quiere al baile
	 pagaránselo en bizcocho.
Conf. 	 Harelo de mil vontades.

Toca para el baile.13 Uma cantando.

1.	 Que la paz se hace
	 de una buena guerra,
	 decía mi madre
	 que dijo una vieja.
	 Y pues hasta agora
	 duró la pelea,
	 póstrense las armas,
	 ármese la fiesta.
Conf.	 Yo no quiero paz,
	 ni mala ni buena,
	 con gente que mata
	 solo con la lengua.

12.  Se trata de una forma castellanizada del francés monsieur (‘señor’).
13.  La primera parte de esta acotación se encuentra excepcionalmente en castellano, sin duda por 
inercia tras la intervención anterior.



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 329

Studia Aurea, 19, 2025

1.	 Sí ha de querella.
Conf.	 No he de querella.
1.	 Hágase la danza,
	 quiera que no quiera,
	 nadie se embarace
	 y ande la rueda.
	     (Cod. 51-VIII-44, ff. 149r-149v)

De esta manera, el castellano parece asociarse especialmente a los pasajes 
musicales: el principio del entremés, que también estaba en esta lengua, mencio-
naba asimismo una voz “cantando” (f. 145r) para introducir el episodio de la 
prisión de la abadesa, que podría fácilmente corresponderse con una coreogra-
fía.14 Por su parte, el único fragmento en portugués en esta última sección es una 
“cantiga” especialmente irreverente, que introduce una relación ilícita entre 
Diogo Porra y una monja llamada Grimanesa, personaje que también había 
mencionado en sus directrices D. Bárbora Pereira (f. 152r). En el texto de Gas-
par Velho, el confesor presenta dicha cantiga como “una seguidilla o villancico 
jocoso” que “se me acuerda en portugués” (f. 149r), de manera que el carácter 
bilingüe del entremés es objeto de comentario metaliterario:

Conf.	 [...] Grimanesa dos meus olhos,
	 pois tens ouvido, escuta,
	 que espalhar quero meus males
	 com dizer-te quatro pulhas.
	 Quem me dera, Grimanesa,
	 pôr, estas noites tão cruas
	 e compridas do inverno,
	 a cama junto da tua
	 para cobrir-te do frio,
	 para livrar-te das pulgas
	 e para o mais que tu sabes
	 inda que o dissimulas.
	 Ô, que rico sarambeque15

	 (inda que fora às escuras)
	 tu dançaras, Grimanesa,
	 ao som da minha bandurria!
	     (Cod. 51-VIII-44, f. 149r)

Con intervenciones como esta, que se suma a las maldiciones que el ridícu-
lo confesor profiere contra cada uno de los demás personajes, no resulta sorpren-
dente que la obra, aunque fue solicitada para su montaje en el convento femeni-

14.  Anastácio (2002: 156), en su estudio sobre la poesía en castellano de Pero de Andrade Cami- 
nha, también advierte que este idioma se relaciona con “textes destinés au chant ou à la danse”.
15.  El “sarambeque” —en castellano, “zarambeque”— es una “dança de origem negra, alegre e 
voluptuosa” (Dicionário Infopédia da Língua Portuguesa, s.v. ‘sarambeque’).



330	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

no de Vale de Pereiras en la Nochebuena de 1655, no pudiese finalmente 
representarse allí. La carta de Manuel da Guia atestigua la oposición del autén-
tico Diogo Porra, que, sin duda, no apreció el retrato que de él se hacía en el 
entremés. El confesor no solo impidió que este se llevara a escena en Vale de 
Pereiras, sino que, junto con la abadesa, frenó asimismo su representación en el 
monasterio masculino de Santo António, también franciscano, que se encontra-
ba en el núcleo urbano de Ponte de Lima. De esta manera, las monjas tuvieron 
que contentarse con la lectura del texto, que, según relata la epístola, les provocó 
“grandes risos” (Cod. 51-VIII, 44, f. 140r).

Sin embargo, Manuel da Guia afirma en su carta haber conseguido estrenar el 
entremés “na sala deste Palácio, aonde se juntou todo o povo, e lá se fez com todo 
o primor e com sua música” (Cod. 51-VIII-44, 140r-140v). El palacio al que se 
refiere puede ser, quizás, la casa señorial de António Pereira Pinto, lo que explicaría 
la afirmación, recogida tras el título de la pieza, de que este “representola” (f. 145r). 
Otra opción, que con los datos disponibles me parece menos probable, es que se 
trate de la casa del propio Manuel da Guia —¿cabría llamarle palacio?—, o de la 
sede de alguna de las organizaciones o cofradías a las que este pertenecía. Sea como 
fuere, importa incidir en que se trató de una función pública, según el fragmento 
citado, con asistencia de “todo o povo”. Después, la pieza se montó también en casa 
de un particular, Rui Pinheiro, e incluso es posible que llegase a representarse en 
casa del vizconde de Vila Nova de Cerveira, si este siguió los consejos de la carta.

De esta forma, el texto promovido y, en gran medida, diseñado por D. 
Bárbora Pereira en el convento de Vale de Pereiras habría tenido un significativo 
recorrido en el área geográfica circundante. Por tanto, la monja habría actuado 
como una suerte de agente cultural dinamizador no solo con respecto a sus co-
rreligionarias, sino también para con el conjunto de la población de Ponte de 
Lima, en un episodio que expone la permeabilidad de las fronteras del claustro 
en el contexto de la Edad Moderna.16

Santa Clara de Vila do Conde

El Real Mosteiro de Santa Clara de Vila do Conde, en el actual distrito de 
Oporto, fue fundado en la segunda década del siglo xiv por D. Afonso Sanches 
—hijo ilegítimo del rey D. Dinis— y su esposa, D. Teresa Martins, a quien 
pertenecía “o senhorio da vila [...] por herança” (Costa 2004: 25). A diferencia 
de São Francisco de Vale de Pereiras, fue desde el primer momento un cenobio 
femenino, integrado en la Orden de Santa Clara. Las mujeres que acogió tras sus 
muros provenían, sobre todo, del área de Entre-Douro e Minho (Silva y Men-
des 2022: 222). Eran “senhoras dos estamentos mais elevados da sociedade por-

16.  Sobre esta última cuestión, aplicada a la España del Siglo de Oro, véase Lehfeldt (2005).



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 331

Studia Aurea, 19, 2025

tuguesa, em particular fidalgas e nobres” (Marques 1988: 837), aunque, en ori-
gen, el objetivo expreso de la pareja fundadora era dar cobijo a jóvenes de alta 
cuna pero “pobres e necesitadas, evitando assim os riscos de eminente perigo 
moral, provocado por carências materiais” (Andrade 2011: 103).17

Las prácticas de lectura y escritura de las monjas de Santa Clara de Vila do 
Conde han sido examinadas por Silva y Mendes (2022), que mencionan, en-
tre otros, el caso de Serafina da Cruz, quien habría compuesto una Relação das 
cousas notáveis e dignas de memoria do Real Mosteiro de S. Clara de Villa do 
Conde (1633), actualmente perdida, pero que fue utilizada por el cronista 
Manuel da Esperança como fuente para la Segunda Parte de su História Será-
fica da Ordem dos Frades Menores de S. Francisco na Província de Portugal 
(1666). A esta labor cultural ha de añadirse la existencia de ciertas actividades 
teatrales —o parateatrales— en el seno del convento, de las que dan noticia 
dos textos literarios firmados por Jerónimo Baía (ca. 1620 o 1630-1688), frai-
le en São Martinho de Tibães (Braga), de la Ordem de São Bento. El primero 
de ellos constituye una “Loa para la Comedia, cuyo título es Triunfo de la 
humildad. La sobervia castigada, que se representó en la elección de la señora 
D. Luiza de Távora en Abadeça del Real Convento de Santa Clara de la Villa 
de Conde”, en castellano. En el segundo caso, se trata de unas redondillas 
“Pedindo a cada uma das Freiras de Vila de Conde danças para a procissão de 
Corpus”, en portugués. Las dos composiciones se publicaron, de manera pós-
tuma, en el cuarto tomo de A Fénix renascida ou obras poéticas dos melhores 
engenhos portugueses (1721).18

Según consta en los documentos de este monasterio, conservados en el Ar-
quivo Nacional da Torre do Tombo, Luísa de Távora (en religión, Luísa Bap-
tista), emparentada con los condes de São Miguel, fue escogida abadesa de San-
ta Clara de Vila do Conde el 17 de febrero de 1675.19 En torno a esta fecha ha 
de datarse, por tanto, la representación a la que se refiere el primer texto de Baía, 
que introdujo, sin duda alguna, La humildad y la soberbia, de Lope de Vega.20 Se 

17.  Tomás Lino d’Assumpção (1894: 64) señala asimismo que “o mosteiro era especialmente 
destinado a donzelas nobres ou de família nobilitada”. Ilustra esta afirmación con una enumera-
ción de las casas hidalgas que dieron una abadesa a Santa Clara de Vila do Conde en el siglo xvii.
18.  Citaré ambos textos por la edición de Castro, Rodrigues-Moura y Barros (2017).
19.  Se conserva un códice manuscrito, titulado Livro das madres abadessas eleitas, que registra las 
elecciones de abadesas en la comunidad hasta 1828 (Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Or-
dem dos Frades Menores, Província de Portugal, Convento de Santa Clara de Vila do Conde, liv. 
24). La información relativa a D. Luísa de Távora se encuentra en la p. 16. Como era habitual, 
ejerció el cargo durante tres años: el 17 de febrero de 1678 fue sustituida por Branca da Silva.
20.  Señala Zugasti (2010: 487): “Con el título de La humildad y la soberbia aparece citada esta 
comedia en el listado de piezas lopianas inserto en la sexta edición de El peregrino en su patria 
(1618), título que se repite de forma invariable en el fol. ¶2r de los preliminares de la Décima 
parte de las comedias de Lope de Vega Carpio (1618). En cambio, al llegar al f. 78v [signatura Kóv] 
de esta Décima parte, que es donde empieza el texto, hallamos la siguiente denominación: Come-



332	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

trata de una comedia palatina que contrapone el carácter opuesto de dos herma-
nos —el príncipe Trebacio, monarca de Albania, en extremo arrogante, y el 
conde Filipo, modesto y devoto—, con la moraleja de que “Dios humilla a los 
soberbios / Dios ensalza a los humildes” (La humildad y la soberbia, vv. 1111-
1112). De esta manera, aun tratándose de una obra teatral profana, parece razo-
nablemente adecuada para su montaje en un convento.

La “Loa” de Jerónimo Baía empieza refiriéndose a esta comedia lopesca. 
Está puesta en labios de uno de sus personajes, Isabela, princesa de Macedonia; 
por tanto, es posible que fuese pronunciada por la actriz encargada de interpre-
tar a esta figura:

Yo, la bizarra Princeza
Del Macedónico Imperio [...]
Yo, la que amo al más humilde,
la que humillo al más sobervio,
Dexando mi siervo al uno,
Haziendo al otro mi dueño;
Mi dueño Conde Filippo,
Al Rey Trebacio mi siervo.
            (Baía, “Loa”, 489)

El texto continúa con un saludo no solo a la nueva abadesa, sino también a 
diferentes asistentes de ambos sexos —miembros de las órdenes de San Francis-
co y Santa Clara—, entre quienes se destacan ciertos cargos:

Querida ilustre Prelada [...]
Cuya elección más que justa,
Con uniforme consenso
Ni puso al amor en vandos,
Ni en dudas puso al acierto.
A vos, Confessor insigne [...]
A vos, Prelado famoso [...]
A vos, Vicaria celeste [...]
A vos, Astros de Francisco,
A vos, de Clara luzeros,
Que haziendo el Cielo más pardo,
El Cielo hazéis mas sereno.
A todos vos, a vos todas
En una Comedia ofresco
De la sobervia el castigo,
De la humildad el trofeo.
            (Baía, “Loa”, 489-490)

dia famosa del triunfo de la humildad y soberbia abatida”. Existe asimismo la variante “Comedia 
famosa del triunfo de la humildad y soberbia vencida” (Zugasti 2010: 487, nota 1). 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 333

Studia Aurea, 19, 2025

Después de este introito, la “Loa” se consagra de forma íntegra a enaltecer a 
la recién escogida priora; en concreto, se seleccionan como asunto sus años de 
infancia.21 Lamentablemente, no he conseguido encontrar otras fuentes que 
complementen la información biográfica en torno a Luísa de Távora. De acuer-
do con el texto de Baía, habría nacido en España, un hecho que acentúa la di-
mensión hispano-lusa de esta fiesta teatral:

Nasció de la sangre de héroes,
Para esmalte de dos Reinos,
La gloria del Lusitano
En la patria del Ibero [...]
Pues así como el Sol claro,
Dos patrias ennobleciendo,
Tiene en el Cielo su Aurora,
Y su tierra tuvo en Delo.
Assí el Sol destas estrellas,
El coraçón destos pechos,
Tiene el Cielo en Lusitania,
Y en Castilla tuvo el suelo.
Aquí vive, acollá nasce,
Dando de la luz, que vemos,
Al Español los principios,
Al Portuguéz los progressos.
            (Baía, “Loa”, 490-491)

Según continúa narrando la “Loa”, la futura abadesa no permaneció mucho 
tiempo en territorio español, sino que se educó en un convento de Lisboa —si 
mi interpretación es correcta, seguramente en el monasterio de Santa Ana, tam-
bién franciscano— entre los seis y los trece años de edad. Más tarde, se reincor-
poró al siglo durante un tiempo, antes de profesar de manera definitiva en San-
ta Clara de Vila do Conde. La propia ciudad es convenientemente ensalzada, 
junto con su monasterio —fundado, como antes se ha dicho, por un hijo natu-
ral del rey D. Dinis— y el origen ilustre de varias de sus monjas:

Aquí donde esta gran Villa,
Por grande está pareciendo,
Más que ser Villa de un Conde,
Ser Reyna de muchos pueblos.
Donde este edificio grande,
Por augusto y por modesto,
Pone en questión, dexa en duda,

21.  El autor se disculpa hacia el final del texto por no tratar su biografía reciente: “Pude dizir, 
quál fue niña, / quál es ya mayor no puedo, / Que el sol nasciendo se mira, / Mas desalumbra en 
cresciendo” (Baía, “Loa”, 493).



334	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Si es palacio o Monasterio.
Dónde está con quien le erige,
Quién le habita competiendo,
Pues Regia sangre le habita,
Si le erige braço Regio.
            (Baía, “Loa”, 492)

De esta forma, la elección de una nueva prelada entre las clarisas de Vila do 
Conde se festeja con el montaje de una comedia de Lope de Vega —¿sería pre-
ciso contratar para ello a una compañía profesional?—, introducida por una loa 
en castellano, pero de autoría portuguesa, en la que se agasaja tanto a Luísa de 
Távora como al propio convento. La integración del teatro en las fiestas comu-
nitarias es, pues, evidente. Simultáneamente, es necesario deducir que el monas-
terio contaba con recursos escenográficos de cierto calado, suficientes para poner 
en escena una comedia palatina.

Por su parte, en las redondillas “Pedindo a cada uma das Freiras de Vila de 
Conde danças para a procissão de Corpus”, firmadas por el mismo Baía, se men-
ciona a una priora de apellido “Castro” —“Vós, Prelada cuja fama / Gloriosa-
mente retumba [...] Castro ilustre, feliz astro” (495)—, que debió de ser Isabel 
de Castro (en religión, Isabel das Chagas), abadesa entre 1656 y 1659.22 En 
consecuencia, aunque este texto aparece después de la “Loa” en A Fénix renasci-
da, cronológicamente es anterior. En él, la voz poética se dirige a cada una de las 
monjas, otorgándoles diferentes papeles para representar en la procesión del 
Corpus a la que se refiere el epígrafe; una actividad que, sin duda, ha de situarse 
dentro de los límites de lo parateatral. Cabe destacar la mención de una religio-
sa que, según se infiere, cultivaría la poesía:

E vós, Poeta divina,
E vós, Música serena
Que venceis a filomena,
Que triunfais da Cabalina,
Vós, de Santa Ana Maria,
Que com modo soberano
O nome furtais ao ano,
E furtais a luz ao dia;

22.  Según el citado Livro das abadesas eleitas, Briolanja de Castro (Briolanja de Jesus) ejerció 
como abadesa entre 1639 y 1641, mientras que otra Isabel de Castro, de segundo apellido Silva 
(Isabel dos Anjos), lo hizo entre 1688 y 1691. Sin embargo, las fechas de nacimiento y muerte de 
Jerónimo Baía hacen más probable que se refiera a la Castro que ejerció entre 1656 y 1659. Adi-
cionalmente, estas mismas redondillas se refieren también “À Meneses sublimada, / Prelada sem-
pre excelente, / Pelo amor inda presente, / Pelo cargo já passada” (Baía, “Pedindo”, 495). La 
abadesa inmediatamente anterior a Isabel das Chagas —empleo ahora su nombre de profesión, 
para evitar confusiones— fue, en efecto, Joana de Meneses, mientras que Briolanja de Jesus e 
Isabel dos Anjos fueron precedidas, respectivamente, por Catarina de Lima e Inês Evangelista. 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 335

Studia Aurea, 19, 2025

Vós, que com gentil estudo,
A ser rosas sem espinhas,
Ensinais vossas sobrinhas,
Sobrinhas primas em tudo;
Dai com pompa soberana
Do Egipto a bela Senhora,
Das almas tão roubadora,
Que bem parece cigana.
            (Baía, “Pedindo”, 494-495)

Poco después, a propósito de otra monja, se pone de nuevo de manifiesto la 
coexistencia del castellano y el portugués como lenguas literarias:23

A cifra das Graças três,
Cujo rosto soberano
Si mata a lo Castellano,
Derrite a lo Portuguéz.
A suspensão dos Poetas,
Jerónima, cuja lira
Por arcos de Apolo atira
De amor as douradas setas,
Visto ser tão peregrina
Por graça e por formosura,
Dará quem faça a figura
Da famosa Catarina.
            (Baía, “Pedindo”, 495)

Es también de notar que a algunas religiosas se les asignan papeles masculi-
nos, cuyo vestuario incluiría barbas postizas: por ejemplo, una monja de nom-
bre Maria Coutinho es encargada de interpretar a Santo António de Lisboa, 
“[...] vestido de saial / Com barba feita e coroa” (Baía, “Pedindo”, 495). No 
faltarán tampoco quienes hagan el papel de diablos, ni las referencias a bailes 
específicos: se encarga una “dança mourisca” a la hornera del convento, una “de 
bugios” a la refectorera y una “de negras” a las mozas de servicio, para terminar 
con una danza gitana, que quizás correspondería a las señoras seglares recogidas 
en el convento:

Vós, em quem com graça leda,
Reina Abril, florece Março,
Que sois damas de cadarço,
Se as Freiras, damas de seda,

23.  El pasaje que sigue no es la única ocasión en la que se insertan versos en castellano en el texto 
en portugués. Más adelante, se habla de una monja “Em cujos ojos reluz / Graça, dá vida e mata, 
/ Senão de estrelas pirata, / Bandolera de la luz” (Baía, “Pedindo”, 496).



336	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Particulares ufanas,
Que sabeis mais do que as cobras,
Pois sois ciganas nas obras,
Na dança sereis ciganas.
(Baía, “Pedindo”, 497)

Falta saber cómo de probable es que estos versos tuviesen una corresponden-
cia con la realidad. ¿Podrían las monjas protagonizar una procesión de estas carac-
terísticas, bailando e interpretando diferentes papeles —incluidos papeles de hom-
bre—, con su vestuario correspondiente? Parece que sí, pues exactamente eso 
harían, a finales del siglo xvii, las religiosas de São Bento de Avé María de Oporto. 
El 10 de octubre de 1693, João de Sousa, obispo de Oporto, en una carta al pro-
visor Manuel da Silva Francês, escribe: “A Abadessa de São Bento me avisam fize-
ra uma procissão em que algumas vinte freiras fizeram figuras de secular, e que 
vieram à grade do coro, aonde assistiu auditório de fora” (Biblioteca da Ajuda, 
Cod. 51-IX-38, ff. 96v-97r). Le ruega a su interlocutor que recabe más informa-
ción sobre lo sucedido. El 24 de octubre, Manuel da Silva Francês responde:

Da procissão que se fez em São Bento me informei com o capelão e acho que em a 
ocasião em que se colocou uma imagem de Nossa Senhora da Boa Morte se fez lá 
dentro no mosteiro uma procissão de figuras em que entraram vários bichos dos 
que foram na de Santo António, a cuja imitação se fez, e deviam entrar figuras em 
traje de homem, mas o capelão diz que seculares nem pessoas de fora a não viram, 
porque se não abriu a igreja. A disposição desta procissão correu por conta do padre 
Manuel Mendes da Silva, que hoje parece tem muita autoridade no convento [...] 
e parece que entra lá várias vezes a confessar e administrar sacramentos como se 
fosse o capelão do mosteiro, e para isto se nos não pediu licença, nem sei se a tem 
de Vossa Senhoria. (Biblioteca da Ajuda, Ms. Av. 54-VIII-1, n.º 50, ff. 1v-2r)

La referida procesión “de Santo António”, que según este testimonio habría 
inspirado la de las monjas benedictinas, podría ser aquella que celebraba en el 
mes de junio la hermandad de Santo António del monasterio masculino de São 
Francisco de Oporto. El propio Manuel da Silva Francês ofrece una descripción 
de esta en el año de 1692:

A procissão de Santo António já se fez. Não houve figuras vivas nos carros que re-
presentassem santos, mas imagens de vulto, porque assim se lhe ordenou, mas mas-
carados muitos, que fazem mil desaforos; e por respeito deles e de mil danças ridí-
culas não convém tal procissão salvo dando-se licença para que se faça só um baile 
que costumam e não tem indecência, e sem haver mascarados. (Biblioteca da Aju-
da, Ms. Av. 54-VIII-4, n.º 359b, f. 1v)

De esta manera, no cabe duda de que semejantes prácticas fueron corrientes 
en los cenobios portugueses, aunque pudiesen despertar —como otras formas 
de (para)teatralidad— ciertas reticencias entre las autoridades eclesiásticas. Si a 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 337

Studia Aurea, 19, 2025

este tipo de procesiones se suma la existencia de religiosas que escribían versos 
en Santa Clara de Vila do Conde, así como la puesta en escena de La humildad 
y la soberbia de Lope de Vega, precedida por la “Loa” a la abadesa firmada por 
Jerónimo Baía, resulta innegable la importancia de la literatura en general, y del 
teatro en castellano en particular, entre las monjas de esta comunidad.

Santa Clara de Oporto

El Real Mosteiro de Santa Clara de Oporto fue fundado en 1416 por orden del 
rey D. João I, quien cumplía así el deseo de su difunta esposa, D. Filipa de Len-
castre, de ofrecer un nuevo hogar a las monjas de Santa Clara de Entre-os-Rios. 
El claustro prosperó bajo la protección real: en su entorno geográfico, en térmi-
nos de riqueza, a finales del siglo xvii “era unicamente ultrapassado pelo [...] 
convento de São Bento de Avé Maria” (Ferreira Alves 1985: 276). Con este úl-
timo compartió el honor de acoger a las hijas de la más alta sociedad norteña, así 
como una notable actividad musical:

No final do Antigo Regime, só no distrito do Porto havia mais de 30 cenóbios fe-
mininos. Na cidade do Porto destacavam-se 2 reservados à elite da sociedade por-
tuense e nortenha: o Real Mosteiro de Santa Clara [...] e o Real Mosteiro de São 
Bento de Ave Maria [...] Estes cenóbios acolhiam donzelas e mulheres de famílias 
da aristocracia e da alta burguesia, que viam o ingresso na vida religiosa como um 
instrumento de distinção social. As suas liturgias caracterizavam-se pela elevada 
qualidade musical, alimentada pela formação das Senhoras Músicas, monjas canto-
ras e tangedoras (instrumentistas), bem como pelas encomendas regulares de novo 
reportório e pelo instrumentário rico de que dispunham. (Lessa 2023: 21)

Las religiosas de ambos monasterios parecen haber coincidido también en 
cierta afición por el teatro. Ésta fue suficiente para sumarse a las presiones a favor 
de la introducción de una compañía de comedias en la ciudad de Oporto, según 
relata Manuel da Silva Francês en una carta al obispo fechada el 5 de diciembre 
de 1693:

As pias e cristãs ocupações com que o chanceler se exercitou enquanto na cama es-
tava preso de gota foi o dar traça de introduzir nesta cidade uma companhia de 
comédias que se acha em Lamego [...] Logo achou prontos o grande Bento Ferreira 
e um ranchinho de freiráticos de São Bento, e em consequência as madres destes e 
as de Santa Clara [...] Bernardo Ferraz com os seus discípulos e se crê que também 
lhe assistem os reverendos cónegos e padres [...] Mexeram com os vereadores pelas 
freiras e outras vias [...] Sábado com todo o segredo meteram petição na Câmara 
para a licença, mas como o juiz tem mais peso que o seu antecessor [...] ponderou 
logo as razões por que não convinham comédias e não quis propor a petição dizen-
do que aquele negócio requer mais consideração. Disto não tive notícia senão no 
domingo. (Biblioteca da Ajuda, Ms. Av. 54-VIII-1, n.º 58, f. 1r)



338	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Adicionalmente, la normativa interna de Santa Clara de Oporto en el si-
glo xviii prevenía no solo contra ciertas prácticas musicales, sino también contra los 
disfraces utilizados por las monjas para interpretar a personajes seculares en come-
dias, autos o entremeses. La propia prohibición de estas actividades sugiere que, en 
algún momento, se produjeron o —como mínimo— fueron altamente plausibles:

A propósito das Festas de Santos, as Constituições Gerais do século xviii a uso no 
Mosteiro de Santa Clara do Porto condenavam o escândalo provocado pelas muzicas 
e villancicos, e remances nas festividades de São João Baptista e São João Evangelista, 
por serem cânticos que não são de edificação, mas antes de discordia entre as religiozas. 
O texto determinava que nas vesporas das festas solemnes, se digam as Calendas, sem 
cantar se villancicos nem remances, nem sairaõ as rellegiozas com thoxas, nem vellas ar-
dendo mas estejam todas no Coro sem outras vistituras, nem disfarces, mais que seus habi-
tos, e proibia que as religiozas se disfarceem trages de seculares para fazer comedia, autos 
ou entremezes; ainda que sejam ao Divino. Esta regulamentação constitucional impu- 
nha noutro artigo que as relogiozas no locutorios naõ tanjaõ harpas, violas ou outros 
instrumentos cantando muzicas profanas, nem bailem, nem dancem, ainda que seja com 
os seus habitos por ser isto contra a modestia religioza (Lessa 2023: 42)

Es en este contexto en el que debe considerarse el montaje en el monasterio 
de la comedia Amado y aborrecido, de Pedro Calderón de la Barca, a finales del 
siglo xvii o comienzos del xviii. Se tiene constancia de ello gracias a una “Loa 
que se fez em louvor da Senhora Dona Ana Pereira, abadessa de Santa Clara do 
Porto, por introdução da comedia que se intitula Amado y aborrecido”, registra-
da en primera instancia por Varey y Shergold (1989: 53-54); más tarde fue re-
cuperada y editada por Carbajo Lago (2021). La homenajeada ha de identificar-
se con Ana Pereira de Vasconcelos, que ejerció como priora del monasterio 
portuense durante dos trienios no sucesivos: de 1695 a 1698 y de 1707 a 1710 
(Carbajo Lago 2021: 126). La “Loa” apunta a una fiesta teatral celebrada con 
motivo de su designación como abadesa; por tanto, ha de fecharse en 1695 o 
1707. La ausencia de referencias a un ejercicio anterior del cargo invita quizás a 
preferir la primera opción, aunque no es en modo alguno determinante.

Amado y aborrecido es una comedia palatina cuyo protagonista, Dante, está 
enamorado de Irene, infanta de Gnido, que lo rechaza; pero es a su vez querido 
por Aminta, infanta de Chipre, a quien desdeña. Se introducen asimismo ele-
mentos mitológicos, mediante la intervención de las diosas Diana y Venus. La 
obra cuenta con una importante dimensión espectacular: desde la aparición “en 
el aire” de estas deidades hasta dos coros musicales, pasando por “efectos visuales 
y sonoros que recrean la confusión violenta de los elementos: terremotos, true-
nos, rayos, un incendio, fuertes lluvias, peligrosas tempestades marítimas” (Car-
bajo Lago 2021: 46). Cabe preguntarse si el convento de Santa Clara contaría 
con los recursos escenográficos necesarios para este montaje, o si, por el contra-
rio, sería necesaria cierta adaptación del texto calderoniano. Sea como fuere, las 
limitaciones no fueron tantas que desaconsejasen representar esta pieza.



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 339

Studia Aurea, 19, 2025

Por su parte, la “Loa” anónima escoge como punto de partida el juicio de 
Paris, quien, según el mito grecolatino, fue invitado a entregar una manzana de 
oro a la más bella entre tres diosas: Juno, que trató de comprarlo con poder y 
riquezas; Minerva (conocida también en la “Loa” por su nombre griego, “Pa-
las”), que le ofreció sabiduría; o Venus, que resultó victoriosa tras prometerle el 
amor de la más hermosa de las mortales, Helena de Esparta.24 En el texto anó-
nimo representado en Santa Clara de Oporto, las diosas, únicos personajes que 
aparecen en escena, se reconcilian para ofrecer la manzana a la abadesa Ana Pe-
reira, porque ella reúne las mejores cualidades de las tres. Así se lo comunica a 
Minerva una voz misteriosa:

Voz 	 ¡Oh, diosa, cuya hermosura
	 iguala a su sciencia!,
	 oye mi voz y, advertida,
	 contempla bien esta letra.

Fala entre sonhos.

Palas	 ¿Qué oigo? Conmigo habla
	 la sonora Filomela [...]

Fala outra vez. Adormece Palas e canta a mesma voz.

Voz	 [...] ve al puerto a Santa Clara
	 si prodigios ver deseas.
	 Verás una hermosa Venus,
	 una entendida Minerva,
	 una riquísima Juno,
	 todo en doña Ana Perera,
	 y ansí por todas llevar
	 la manzana de oro bella,
	 la que es de todas compendio
	 en el cargo de abadesa.
	     (“Loa”, vv. 161-184)25

De esta forma, el tema mitológico se pone al servicio de un encendido elo-
gio de la nueva priora, a quien se llega a considerar “otra deidad más suprema” 
(“Loa”, v. 196) que las tres diosas grecorromanas. Minerva no tarda en compar-
tir su revelación con Venus y Juno, que, como ella, la aceptarán de inmediato:

24.  Véanse Homero, Ilíada 24, 25; Eurípides, Troyanas 924 y ss.; Higinio, Fábulas 92; y Ovidio, 
Heroidas 16, 81-89, entre otros.
25.  Cito esta pieza por la edición de Carbajo Lago (2021: 537-544), que puede leerse en un 
apéndice a su edición, anotación y estudio de Amado y aborrecido, de Calderón de la Barca. 



340	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Palas 	 [...] una doña Ana Perera,
	 no solo por más hermosa,
	 mas también por muy discreta,
	 llevó la manzana de oro
	 en el cargo de abadesa.
	 A esta aplaudamos todas,
	 a esta hoy hagamos fiestas [...]
	 pues en Ana se descubren
	 todas nuestras excelencias.
	 Es Ana hermosa Venus [...]
	 es una opulenta Juno [...]
	 es una discreta Palas [...]
	 todas nella el pomo lleven,
	 pues de todas tiene prenda.
	     (“Loa”, vv. 232-252)

Se anuncia, entonces, el título de la comedia calderoniana:

Palas	 [...] vámonos luego
	 a festejar a la abadesa,
	 e, para que a festejarla
	 mayor impulso nos mueva,
	 hagámosle por festín
	 una famosa comedia.
	 Della Paris sea assumpto,
	 o solo título sea
	 Amado y aborrecido
	 de Venus, Juno y Minerva.
	     (“Loa”, vv. 258-267)

Como ilustran estos pasajes, nos encontramos ante una loa escrita en caste-
llano —se castellaniza incluso el apellido de la homenajeada, Ana “Perera”—, 
pero con significativas interferencias lingüísticas que revelan una autoría lusa. 
Asimismo, es de notar que muchas de las acotaciones están escritas en portu-
gués, aunque algunas figuren en castellano: a mi juicio, esto podría apuntar a 
que también las actrices —o actores, aunque todos los personajes son femeni-
nos— a quienes se dirigían estas didascalias debieron de tener el portugués como 
primera lengua. Se trata, en general, de indicaciones muy sobrias; no obstante, 
refieren el empleo de música cantada e instrumentos, además de mencionar a 
una diosa que ha de portar “un rayo, ó una espada de fuego, si fuera posible, en 
la mano, si no sea una espada desnuda” (“Loa”, v. 188a).

Sobre la autoría y escenificación de esta pieza anónima, Carbajo Lago 
(2021: 129) sugiere que posiblemente fuese “escrita por alguna monja letrada 
para ser representada por las propias novicias en el interior del edificio sagrado”, 
aunque tampoco era extraño “contratar a un poeta masculino de cierto renom-
bre para la composición de estas obras breves [...] pese a ser representadas por las 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 341

Studia Aurea, 19, 2025

novicias”. Sin embargo, considera más complejo que las jóvenes religiosas inter-
pretasen también el texto calderoniano, de mayor complejidad técnica. Por tan-
to, para el montaje de Amado y aborrecido postula la contratación de “una com-
pañía profesional española que se encontrase en la ciudad en aquellos años” 
(Carbajo Lago 2021: 131). Por supuesto, si un grupo de profesionales entró en 
el convento para representar la comedia de Calderón, es factible que se ocupasen 
también de la pieza introductoria; en este caso, creo que habría que replantearse 
la noción de que esta compañía fuese necesariamente española, puesto que, 
como antes se ha señalado, las acotaciones de la “Loa” apuntan a intérpretes de 
origen lusófono.

De esta manera, la ausencia de ulteriores datos imposibilita ofrecer conclu-
siones definitivas sobre las circunstancias exactas de representación de la come-
dia Amado y aborrecido, o de la “Loa” que la acompaña, en Santa Clara de 
Oporto. Tampoco caben afirmaciones más precisas sobre la autoría de esta últi-
ma pieza, que pudo ser escrita por una monja, pero también por una persona 
ajena al convento. Sin embargo, sí es posible asegurar que estamos ante una 
nueva muestra de la importancia del teatro en castellano en las fiestas de los ce-
nobios femeninos del norte de Portugal; una presencia que —como en Santa 
Clara de Vila do Conde— no solo se concreta en la escenificación de una come-
dia de un célebre escritor español, sino también en la existencia de una obra 
introductoria breve redactada ad hoc por un ingenio portugués.

Conclusiones

Los tres casos de estudio examinados permiten afirmar que la actividad dramática 
fue una realidad en los conventos femeninos del norte de Portugal (al menos, en 
los pertenecientes a la Orden de Santa Clara) en la segunda mitad del siglo xvii. 
Estas prácticas se encontraron, además, particularmente ligadas a la lengua caste-
llana, tanto a través de la representación de comedias de los más célebres drama-
turgos españoles como mediante la escritura, por parte de ingenios portugueses, 
de obras breves bilingües o compuestas íntegramente en castellano. De esta ma-
nera, se ha constatado la puesta en escena de las comedias La humildad y la sober-
bia de Lope de Vega y Amado y aborrecido de Calderón de la Barca, precedidas 
por sendas loas en castellano de autoría lusa, en los monasterios de Santa Clara 
de Vila do Conde y de Oporto, respectivamente. Asimismo, se ha informado 
acerca de la redacción del entremés bilingüe Prisão da madre abadessa para São 
Francisco de Vale de Pereiras. En todos los casos, estas representaciones respon-
dieron a ocasiones festivas en el seno de la comunidad de religiosas, como eran la 
elección de preladas o la Navidad. Los propios monasterios, así como sus miem-
bros más ilustres, fueron objeto de frecuentes elogios en estas fiestas teatrales.

Cabe apuntar que, en los textos de autoría portuguesa, se utiliza un castella-
no con frecuentes lusismos —que, por lo menos en ocasiones, parecen intencio-



342	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

nados; por ejemplo, con un efecto cómico—, al tiempo que se percibe una 
tendencia hacia el uso del portugués en las acotaciones. En el entremés bilingüe, 
el cambio de lengua señala diferentes secciones de la obra; en concreto, el caste-
llano parece relacionarse con los fragmentos musicales y bailados. Por otra parte, 
se ha comprobado que la redacción de estas piezas breves recaía con frecuencia 
en religiosos: Jerónimo Baía, fraile benedictino, escribió la loa representada en 
Santa Clara de Vila do Conde, mientras que el padre Gaspar Velho fue el encar-
gado de componer Prisão da madre abadessa para São Francisco de Vale de Pe-
reiras. No obstante, también pueden darse casos de colaboración que impliquen 
a una monja: en concreto, se ha demostrado que la madre D. Bárbora Pereira 
proporcionó a Gaspar Velho un guion tan detallado del entremés que, en gran 
medida, podría considerarse coautora intelectual del texto. Por último, no pue-
de descartarse —aunque tampoco afirmarse— la autoría femenina de la loa anó-
nima de Santa Clara de Oporto, cuya posible redacción por una religiosa ha sido 
previamente postulada por la crítica.

Con respecto a la puesta en escena, existen igualmente ciertas incógnitas. 
Las obras más exigentes en cuanto a su montaje son, con diferencia, las come-
dias palatinas de Lope y Calderón, que pudieron ser adaptadas de algún modo 
al nuevo espacio de representación; con todo, su elección conduce a pensar que 
los monasterios que las albergaron contaban con recursos escenográficos de cier-
to nivel. Estos se sumarían a los efectos sonoros, que habrían de ser fáciles de 
obtener en claustros en los que la música, presente en casi todas las piezas anali-
zadas, tenía gran importancia. De igual forma, cabe mencionar la práctica de la 
danza, referida a propósito de las procesiones del Corpus.

Simultáneamente, la complejidad interpretativa de tales comedias da pie a 
la hipótesis de que fuesen representadas por compañías profesionales. Si estas 
entraron en el monasterio, ¿podrían también haber asistido a la fiesta otros agen-
tes externos? Con respecto a la función en Santa Clara de Vila do Conde, Jeró-
nimo Baía solo menciona entre el público, junto a las propias clarisas, a ciertos 
religiosos franciscanos; sin embargo, no es completamente imposible que, tanto 
en este lugar como en Oporto, se abriese la puerta a alguien más. Entretanto, 
parece más factible que fuesen las propias religiosas, o más bien las novicias, 
quienes interpretasen ambas loas, que, por cierto, solo tienen personajes feme-
ninos. Quizás ulteriores indagaciones, sacando a la luz otros testimonios, permi-
tan hacer afirmaciones definitivas en un sentido u otro.

Por su parte, en el caso del entremés de Vale de Pereiras sabemos que el 
montaje no corrió a cargo de las monjas, pues ni siquiera se representó finalmen-
te en el convento —aunque esta fuese la intención primera—, sino en un pala-
cio local, con asistencia del conjunto del pueblo, y posteriormente en casas par-
ticulares. De esta manera, se pone de manifiesto la fluidez de la comunicación 
que, en ocasiones, podía existir entre el interior y el exterior del claustro, así 
como el potencial que tenían algunas de estas comunidades religiosas para fun-
cionar como impulsoras de la actividad cultural en su entorno geográfico. Se 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 343

Studia Aurea, 19, 2025

trata de una tendencia que también se aprecia en Oporto, donde las monjas de 
Santa Clara se unieron a las presiones ejercidas sobre la cámara municipal para 
traer una compañía de comedias a la ciudad.

Por último, conviene hacer referencia a la oposición eclesiástica que, a me-
nudo, enfrentó el teatro en los monasterios femeninos. Se han reunido numero-
sos documentos que atestiguan su rechazo por parte de diferentes autoridades: 
desde el nuncio papal hasta el confesor del convento, pasando por el obispo. Sin 
embargo, no cabe duda de que los claustros se resistieron a estas prohibiciones, 
pues las fiestas teatrales se reiteran entre las monjas de Santa Clara. Futuras in-
vestigaciones, centradas tal vez en otras comunidades u órdenes religiosas —en 
estas páginas se han ofrecido ya algunas notas sobre las benedictinas de Opor-
to—, así como en otras áreas geográficas, permitirán seguir profundizando en 
un fenómeno de gran interés para la historia cultural de las mujeres de la Edad 
Moderna.



344	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Bibliografía

Aguiar e Silva, Vítor, “Camões e a comunidade interliterária luso-castelhana 
nos séculos xvi e xvii (1572-1648)”, en A Lira Dourada e a Tuba Canora, 
Lisboa, Livros Cotovía, 2008, pp. 55-92.

Alarcón Román, María del Carmen, “El cumpleaños de la abadesa: una loa de 
Alonso Martín Brahones en el convento de Santa Inés de Sevilla (1671)”, 
Teatro: revista de estudios teatrales, 19 (2003), pp. 107-134, 07-05-25, 
<http://hdl.handle.net/10017/4721>.

Alarcón Román, María del Carmen, “El teatro en los conventos femeninos de 
Sevilla durante el Siglo de Oro: un festejo cómico de 1678”, en Memoria de 
la palabra. Actas del VI Congreso de la Asociación Internacional Siglo de Oro, 
eds. Francisco Domínguez Matito y María Luisa Lobato López, Madrid-
Frankfurt, Iberoamericana-Vervuert, 2004, 2 vols., I, pp. 183-192.

Alarcón Román, María del Carmen, Literatura conventual femenina en el Siglo 
de Oro. El manuscrito de sor Francisca de Santa Teresa (1654-1709). Estudio 
y edición, tesis doctoral, Universidad de Sevilla, 2015, 28-01-25, <http://
hdl.handle.net/11441/36687>.

Alarcón Román, María del Carmen, “Teatro conventual”, en Las escritoras 
españolas de la Edad Moderna: historia y guía para la investigación, eds. Nie-
ves Baranda Leturio y Anne J. Cruz, Madrid, UNED, 2018, pp. 175-193.

Anastácio, Vanda, “Réflexions autour des poésies en langue castillane de Pero 
de Andrade Caminha”, en La littérature d’auteurs portugais en langue casti-
llane, dir. Francisco Bethencourt, con prólogo de José Miguel Martínez 
Torrejón, Lisboa-Paris, Centre Culturel Calouste Gulbenkian-Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2002, pp. 153-164.

Anastácio, Vanda, “Entre las rejas y sin profesar. (Reflexiones sobre algunos 
aspectos de la cultura femenina en el ámbito conventual)”, en Letras en la 
celda. Cultura escrita en los conventos femeninos en la España moderna, eds. 
Nieves Baranda Leturio y M.ª Carmen Marín Pina, Madrid-Frankfurt, 
Iberoamericana-Vervuert, 2014, pp. 89-98.

Andrade, Maria Filomena, In oboedientia, sine proprio, et in castitate, sub clau-
sura: a ordem de Santa Clara em Portugal (séc. XIII-XIV), tesis doctoral, Uni- 
versidade Nova de Lisboa, 2011.

Araújo, Maria Marta Lobo de, “De noviças a freiras. As religiosas do convento 
franciscano de Vale de Pereiras (1730-1830)”, en Actas del III Congreso In-
ternacional sobre el Franciscanismo en la Península Ibérica, ed. Manuel Peláez 
del Rosal, Córdoba, Asociación Hispánica de Estudios Franciscanos, 2012, 
2 vols., II, pp. 183-191.

Araújo, Maria Marta Lobo de, “A Memória escrita da Misericórdia de Ponte de 
Lima e o legado do abade Manuel da Guia (séc. xvii)”, Boletim Informativo. 
Santa Casa da Misericórdia de Ponte de Lima, 35 (2018), pp. 3-14, 28-01-
25, <https://hdl.handle.net/1822/81844>.



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 345

Studia Aurea, 19, 2025

Assumpção, Tomas Lino d’, As últimas freiras, com uma carta por António Ennes 
acerca das ordens e instituições religiosas, Porto, Lopes & C.ª, 1894.

Baía, Jerónimo, “Loa para la Comedia, cuyo título es Triunfo de la humildad. 
La sobervia castigada, que se representó en la elección de la señora D. Luiza 
de Távora en Abadeça del Real Convento de Santa Clara de la Villa de 
Conde”, en A Fénix renascida ou obras poéticas dos melhores engenhos portu-
gueses, ed. Ivo Castro, Enrique Rodrigues-Moura y Anabela Leal de Barros, 
Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2017, pp. 489-493.

Baía, Jerónimo, “Pedindo a cada uma das Freiras de Vila de Conde danças para 
a procissão de Corpus”, en A Fénix renascida ou obras poéticas dos melhores 
engenhos portugueses, ed. Ivo Castro, Enrique Rodrigues-Moura y Anabela 
Leal de Barros, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2017, pp. 494-497.

Baranda Leturio, Nieves y M.ª Carmen Marín Pina, eds., Letras en la celda. 
Cultura escrita en los conventos femeninos en la España moderna, Madrid-
Frankfurt, Iberoamericana-Vervuert, 2014.

Buescu, Ana Isabel, “Aspectos do bilinguismo português-castelhano na época 
moderna”, Hispania, LXIV-216 (2004), pp. 13-38, 28-01-25, <https://doi.
org/10.3989/hispania.2004.v64.i216.195>.

Carbajo Lago, María, Edición, anotación y estudio de “Amado y aborrecido”, de 
Calderón de la Barca, tesis doctoral, Universidade de Santiago de Compos-
tela, 2021, 28-01-25, <http://hdl.handle.net/10347/27034>.

Castro, Ivo, “Sur le bilinguisme littéraire castillan-portugais”, en La littérature 
d’auteurs portugais en langue castillane, dir. Francisco Bethencourt, con pró-
logo de José Miguel Martínez Torrejón, Lisboa-Paris, Centre Culturel Ca-
louste Gulbenkian-Fundação Calouste Gulbenkian, 2002, pp. 11-24.

Costa, Marisa, “Poder e autoridade de fundar um mosteiro. A dotação de San-
ta Clara de Vila do Conde”, De Arte. Revista de Historia del Arte, 3 (2004), 
pp. 23-37, 28-01-25, <https://doi.org/10.18002/da.v0i3.1595>.

Dicionário Infopédia da Língua Portuguesa, Porto, Porto Editora, en línea, 28-
01-25, <https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa>.

Ďurišin, Dionýz, Theory of Interliterary Process, trad. Jessie Kocmanová, Bratis-
lava, Veda, 1989.

Felgueiras Gayo, Manuel José da Costa, Nobiliário de famílias de Portugal, 
Braga, Carvalhos de Basto, 1992, 12 vols., VIII.

Ferreira Alves, Natália Marinho, “Subsídio para o estudo artístico do 
Convento de Santa Clara do Porto nos princípios do século xviii”, His-
tória: Revista da Faculdade de Letras da Universidade do Porto, II (1985), 
pp. 273-295, 28-01-25, <https://ojs.letras.up.pt/index.php/historia/article/ 
view/5849>.

Ferrús Antón, Beatriz, coord., Studia Aurea, XVI (2022: Escritura de mujeres 
en la Edad Moderna: el convento y la corte como espacios de saber), 28-01-25, 
<https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.522>.

Gálik, Marián, “Interliterariness as a Concept in Comparative Literature”, 



346	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

CLC-Web: Comparative Literature and Culture, II, 4 (2000), pp. 1-7, 28-01-25, 
<https://doi.org/10.7771/1481-4374.1089>.

García Martín, Ana María, “El bilingüismo luso-castellano en Portugal: esta-
do de la cuestión”, en Aula bilingüe I. Investigación y archivo del castellano 
como lengua literaria en Portugal, ed. Ángel Marcos de Dios, Salamanca, 
Luso-Española de Ediciones, 2008, pp. 15-44.

García Martín, Ana María, “¿Un castellano de Portugal? Algunas consideracio-
nes sobre el empleo del castellano por autores portugueses de los siglos xvi y 
xvii”, en Cultures lusophones et hispanophones: Penser la relation, coord. Maria 
Graciete Besse, Paris, Indigo & Côté-femmes Éditions, 2010, pp. 199-209.

Gardner-Chloros, Penelope y Daniel Weston, “Code-switching and multi-
lingualism in literature”, Language and Literature, XXIV, 3 (2015), pp. 
182-193, 28-01-25, <https://doi.org/10.1177/0963947015585065>.

González Cañal, Rafael y Almudena García González, eds., El Siglo de Oro 
ibérico: Portugal y el teatro clásico español. XLIV Jornadas de Teatro Clásico 
(Almagro, 13, 14 y 15 de julio de 2021), Cuenca, Universidad de Castilla-La 
Mancha, 2022, 28-01-25, <https://doi.org/10.18239/cor_48.2022.00>.

Lavrin, Asunción y Rosalva Loreto, El universo de la teatralidad conventual en 
Nueva España, siglos XVII-XIX, San Antonio, Universidad Nacional Autó-
noma de México, 2022.

Lehfeldt, Elizabeth A., Religious Women in Golden Age Spain. The Permeable 
Cloister, Cornwall, Ashgate, 2005.

Lessa, Elisa, “Música no monaquismo feminino português: contextualização 
musicológica”, en Património musical de Santa Clara do Porto, coord. Nuno 
Mimoso, Porto, Direção Regional de Cultura do Norte, 2023, pp. 15-51.

Lewandowska, Julia, Escritoras monjas. Autoridad y autoría en la escritura con-
ventual femenina de los Siglos de Oro, Madrid-Frankfurt, Iberoamericana- 
Vervuert, 2019.

Marcos de Dios, Ángel, ed., Aula bilingüe I. Investigación y archivo del castella-
no como lengua literaria en Portugal, Salamanca, Luso-Española de Edicio-
nes, 2008.

Marques, José, A Arquidiocese de Braga no séc. XV, Lisboa, Imprensa Nacional-
Casa da Moeda, 1988.

Martínez Torrejón, José Miguel, “Prologue”, en La littérature d’auteurs portu-
gais en langue castillane, dir. Francisco Bethencourt, Lisboa-Paris, Centre Cul-
turel Calouste Gulbenkian-Fundação Calouste Gulbenkian, 2002, pp. 3-9.

Morujão, Isabel, Por Trás da Grade. Poesia Conventual Feminina Em Portugal 
(Séculos XVI-XVIII), Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2013.

Pérez-Abadín Barro, Soledad, “Tareas pendientes: la poesía hispano-lusa de 
los siglos xvi y xvii”, Edad de Oro, XXX (2011), pp. 257-296, 28-01-25, 
<https://doi.org/10.15366/edadoro2011.30>.

Pérez-Abadín Barro, Soledad y Martha Blanco González, “Textos y auto-
res luso-castellanos de los siglos xvi y xvii”, Criticón, 134 (2018: Letras 



El teatro en los monasterios femeninos del norte de Portugal (s. xvii) 347

Studia Aurea, 19, 2025

hispano-portuguesas de los siglos XVI y XVII: aproximaciones críticas), 28-01-
25, <https://doi.org/10.4000/criticon.4823>.

Reyes Peña, Mercedes y Piedad Bolaños Donoso, “Presencia de comediantes 
españoles en el Patio de las Arcas de Lisboa (1640-1697)”, Diálogos hispáni-
cos de Ámsterdam, 8-fasc. 3 (1989: El teatro español a fines del siglo XVII: 
Historia, cultura y teatro en la España de Carlos II. Representaciones y fiestas), 
pp. 863-901.

Reyes Peña, Mercedes y Piedad Bolaños Donoso, “Presencia de comediantes 
en Lisboa (1580-1607)”, en Teatro del Siglo de Oro. Homenaje a Alberto 
Navarro González, ed. María Luisa Lobato, Kassel, Reichenberger, 1990, 
pp. 63-86.

Reyes Peña, Mercedes y Piedad Bolaños Donoso, “Presencia de comediantes 
españoles en el Patio de las Arcas de Lisboa (1608-1640)”, en En torno al 
teatro del Siglo de Oro. Actas de las Jornadas VII-VIII celebradas en Almería, 
eds. Agustín de la Granja, Heraclia Castellón Alcalá y Antonio Serrano 
Agulló, Almería, Instituto de Estudios Almerienses-Diputación de Almería, 
1992, pp. 105-134.

Reyes Peña, Mercedes y Piedad Bolaños Donoso, “Presencia de comediantes 
españoles en el Patio de las Arcas de Lisboa (1700-1755)”, en El escritor y la 
escena: Actas del I Congreso de la Asociación Internacional de Teatro Español y 
Novohispano de los Siglos de Oro (18-21 de marzo de 1992, Ciudad Juárez), 
ed. Ysla Campbell, México, Universidad Autónoma de Ciudad Juárez, 
1993, pp. 229-273.

Santos, Zulmira C., “Escrita conventual feminina: um ‘arquipélago submerso’. 
Apenas algumas notas”, en Vozes da vida religiosa feminina. Experiências, 
textualidades e silêncios (séculos XV-XXI), coords. João Luís Fontes, Maria 
Filomena Andrade y Tiago Pires Marques, Lisboa, Centro de Estudos de 
História Religiosa-Universidade Católica Portuguesa, 2015, pp. 23-29, 28-
01-25, <https://hdl.handle.net/10216/79364>.

Silva, Maria João Oliveira y Paula Almeida Mendes, “Ler e (aprender a) escre-
ver no claustro: o caso do mosteiro de Santa Clara de Vila do Conde (sécu-
los xvi-xvii)”, Revista de História da Sociedade e da Cultura, XXII-2 (2022), 
pp. 221-239, 28-01-25, <https://doi.org/10.14195/1645-2259_22-2_10>.

Stegnano Picchio, Luciana, História do teatro português, Lisboa, Portugália 
Editora, 1969.

Tovar, Miguel A. de Campos, “A Casa de Sá, antes e depois do Conde da Bar-
ca (1754-1817): apontamentos para uma perspectiva histórica mais ampla”, 
Ponte de Lima: do pasado ao presente, rumo ao futuro!, VI (2020), pp. 81-99, 
28-01-25, <https://journal.cm-pontedelima.pt/index.php/pontedelima/article/ 
view/65>.

Varey, John E. y Norman D. Shergold, Comedias en Madrid: 1603-1709. 
Repertorio y estudio bibliográfico, con la colaboración de Charles Davis, Lon-
don, Tamesis Books Limited, 1989.



348	 Antía Tacón

Studia Aurea, 19, 2025

Vasconcelos, Carolina Michaëlis de, “Investigações sobre sonetos e sonetistas 
portugueses e castelhanos”, Revue Hispanique, XXII (1910), pp. 509-614.

Vázquez Cuesta, Pilar, “O bilinguismo castelhano-português na época de Ca-
mões”, Arquivos do Centro Cultural Português, XVI (1981), pp. 807-827.

Vega, Lope de, La humildad y la soberbia, ed. Miguel Zugasti, en Comedias de 
Lope de Vega. Parte X, coord. Ramón Valdés Gázquez y María Morrás, Llei-
da, Milenio, 2010, 3 vols., I, pp. 485-621.

Zugasti, Miguel, ed., Lope de Vega, La humildad y la soberbia, en Comedias de 
Lope de Vega. Parte X, coord. Ramón Valdés Gázquez y María Morrás, Llei-
da, Milenio, 2010, 3 vols., I, pp. 485-621.


