Juan Carlos Rodriguez
La literatura en la sociedad (de)sacralizada. Edicién de Juan

Antonio Herndndez Garcia, Madrid, Akal, 2025, 686 pp.
ISBN: 9788446056324

Ginés Torres Salinas
Universidad de Granada
ginestorres@ugr.es

ORCID: 0000-0003-3376-8908

Desde que en 1974 publicara la primera edicién de Teoria e historia de la pro-
duccion ideoldgica. Las primeras literaturas burguesas (siglo XVI), reeditado en
1990 y 2017, Juan Carlos Rodriguez anuncié en diversas ocasiones que estaba
trabajando en un libro sobre la literatura del siglo xvir (pp. 5-9) que serviria de
continuacién y compartiria presupuestos tedricos con aquel. Aunque aparecie-
ron otros magnificos estudios sobre el periodo —La literatura del pobre (1994,
ed. corregida y ampliada en 2001) y E/ escritor que comprd su propio libro. Para
leer El Quijote (2003, ed. corregida y ampliada en 2013)— el rigor y la exigen-
cia de Rodriguez para con su propio trabajo, al que volvia una y otra vez —bas-
ten como ejemplo algunas de las pdginas anotadas por su propia mano que se
reproducen en esta edicién (pp. 22-35)—, le hicieron no dar nunca por termi-
nado tal libro sobre la literatura del siglo xv11, que quedé inédito a su muerte en
2016 y del que solo se conocian algunos capitulos publicados en obras colecti-
vas. Por fortuna, la editorial Akal y el buen hacer de Juan Antonio Herndndez
Garcia han posibilitado que ese trabajo de Juan Carlos Rodriguez sobre el si-
glo xvir por fin haya podido crecer en los brazos de la estampa y llegar a los
lectores y estudiosos de la literatura espafola del Siglo de Oro.

Los libros no publicados en vida por su autor plantean siempre una serie de
problemas, resueltos en este caso a la perfeccién por Juan Antonio Herndndez.
Se nos ofrece una forma del original que, si bien no puede pensarse como la
definitiva por la que hubiera optado Juan Carlos Rodriguez, si que puede supo-
nerse muy cercana a ella. En la “Nota a la edicién” (pp. 5-20) que abre el libro,
Herndndez explica cuéles han sido los materiales del “Archivo Juan Carlos Ro-
driguez” con los que ha trabajado, su procedencia, el arco cronoldgico de su
escritura y fijacién desde que empezara a dedicarse a ellos (en varias fases: me-
diados de los anos 70, 1989, 1992, finales de los 90 y 2003-2004) y los motivos
por los que ha optado por ellos. Cabe destacar la minuciosa labor de anotacién

Universitat Autonoma de Barcelona / Universitat de Girona ISSN 2462-6813 (papel), ISSN 1988-1088 (en linea)
Studia Aurea, 19, 2025: 625-633 https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.685



626 Ginés Torres Salinas

de Hernédndez, centrada en dos aspectos fundamentales: por un lado, en la trans-
cripcién de las notas manuscritas del propio Rodriguez a los originales, que nos
muestran, como se ha apuntado antes, el alto grado de rigor y exigencia, incluso
de excesiva dureza en ocasiones, que aplicaba a su trabajo; por otro, en una ex-
haustiva anotacién bibliogrifica del original, que ofrece en el pie de pdgina,
puestas al dia y actualizadas, aquellas referencias relacionadas con los diferentes
autores, problemdticas o textos concretos a los que Rodriguez presta atencién en
su trabajo.

El libro comienza con dos textos inéditos de Juan Carlos Rodriguez a
modo de “Prélogo” y que, si bien no fueron pensados por él como tales, para
Herndndez encajan a la perfeccién con los planteamientos tedricos de Juan
Carlos Rodriguez, a lo largo de toda su trayectoria académica. Estos se basa-
ban en su preocupacién por “aplicar, o mejor dicho, practicar el marxismo
a la cuestidn literaria”, por “demostrar que la poesia o la literatura, o cual-
quier otro tipo de discurso, no es cuestion del espiritu humano o de la ra-
z6n, sino de un sistema histérico completamente claro” (2016: 36); por, en
suma, “Entender la obra literaria desde su radical historicidad”, como “pro-
ducto peculiar de un inconsciente ideoldgico segregado desde una matriz
histérica, propia de unas relaciones sociales dadas” (2016: 6, 22). En el pri-
mero de estos dos textos, “Waterloo, supongo”, destinado en un principio a
la edicién en inglés de Teoria e historia de la produccion ideoldgica, Rodriguez
repasa las circunstancias intelectuales e ideoldgicas en que dicha obra —y,
en consecuencia, el espiritu de la que aqui resefiamos, que debe entenderse
en estrecha relacién con ella— fue escrita “en medio del fragor de la batalla”
(p. 37) tanto de la posmodernidad contra el marxismo como de determina-
dos marxismos contra Althusser, referencia ineludible para Rodriguez, quien
llegé a la conclusién de que

no puede ser lo mismo pensar sin tener en cuenta la explotacién (y esa era la clave
del racionalismo burgués) que pensar teniendo en cuenta la explotacién, o mejor,
pensar desde la explotacion (que era lo que yo consideraba la clave del pensamiento
marxista). Y a partir de ahf el problema surgfa irreversible. ;Cémo pensar, ;cémo
concebir el mundo y el discurso de otra manera?, y ;cuil podria ser la epistemologia
de esa otra manera de pensar? (p. 40).

Esa epistemologia es la que Juan Carlos Rodriguez aplicé con rigor al estu-
dio de la literatura espafola del Siglo de oro. Una buena sintesis introductoria
de la misma se encuentra en el otro texto, “La prosa de la vida”, inicialmente
destinado a la segunda edicién de La literatura del pobre. En él, junto a un pri-
mer acercamiento a las diferencias ideoldgicas entre Géngora y Quevedo, Ro-
driguez se refiere a los términos “animismo” y “organicismo”, matrices ideolé-
gicas que en todos sus trabajos vertebran su acercamiento a la literatura del
periodo —al que ¢l califica de Transicién entre feudalismo y capitalismo—,

Studia Aurea, 19, 2025



Juan Carlos Rodriguez. La lieteratura en la sociedad (de)sacrilizada 627

sobre los que vuelve unay otra vez, y que prefiere usar antes que términos como
“Renacimiento”, “literatura renacentista”, “Barroco” o “literatura barroca”.!
La primera parte del libro lleva por titulo “El caso del ‘Barroco™ y se com-
pone de dos textos independientes que, para Herndndez, pueden entenderse en
la linea del resto del libro, dada su cercania cronoldgica a los materiales del
mismo y el hecho de que “complementan aspectos teéricos y lecturas de obras
que solo quedan bosquejadas con posterioridad” (p. 14). El primero de ellos,
“Las formaciones ideoldgicas del Barroco”, ya habia sido publicado por Rodri-
guez, y se despliega en una doble direccién. En primer lugar, el texto supone un
primer ejercicio de historizacién sobre la aparicién del término “Barroco” como
una categoria segregada a partir “de la problemdtica neokantiana de fines del
x1x”, del “pensar fenomenoldgico” (pp. 63-64). En segundo lugar, ofrece la
postura de Rodriguez en torno a dicha problemdtica: “Pienso que a lo que se le
suele llamar Barroco es, en efecto, a la lucha extrema entre los dos inconscientes
ideoldgicos esbozados” (p. 75); esto es, animismo y organicismo. Tales nociones
le sirven para establecer algunas diferencias bésicas entre Géngora y Quevedo,
que serdn matizadas ampliamente en capitulos posteriores: “el universo que
Géngora crea no es mds que la expresién multiple de la potencia inmanente de
la vida” (p. 77); “Por el contrario la aniquilacién de la vida es lo que nos cuenta
Quevedo. Son dos formas de expresién en el xviI y repito que creo que al cho-
que de esa relacion entre espiritu y materia, el choque entre afirmacion de la vida
y negacién de la vida es a lo que se le suele llamar Barroco” (p. 80). El segundo

1. Una buena sintesis que sirva de primer acercamiento a la cuestién y de marco a esta resena la
encontramos en 7 eoria ¢ historia de la produccion ideoldgica: “las relaciones sociales no poseen una
bdsica contradiccién fundamental en las formaciones de transicién, sino una mezcla de contradic-
ciones: por un lado, las relaciones sociales mercantiles 0 manufactureras, esto es, representativas
de la primera fase de las formaciones burguesas cldsicas; por otro lado, relaciones feudales. La lu-
cha entre ambas constituird la verdadera matriz de las relaciones sociales de transicién” (2017:
29); y en La literatura del pobre: “La aparicién del desorden social en torno a los siglos xv-xvir y
sus respectivas expresiones literarias: el animismo y el organicismo, enfrentados y entremezclados,
junto con la divisién privado/publico. ;Por qué hablamos de animismo y organicismo? Porque sin
el alma libre o el sujeto libre no se hubiera podido construir ni fabricar la imagen del sujeto social
que producia y consumia las manufacturas. Un siervo pegado a la tierra y a la sangre no podia
valer para nada en la primera estructura del capitalismo. El animismo supone as{ la dualidad, el
frotamiento entre el alma y el cuerpo; supone el alma bella y libre incontaminada por el cuerpo
pero presente en €, capaz de atravesarlo y purificarlo. El alma bella y libre es originaria y funda-
mentadora de todo. Es el soporte del sujeto libre y auténomo: es la verdad hacia la vida, el presen-
te que existe, el amor o la lealtad entre iguales, la simpatia o el furor erético. El organicismo, en
cambio, supone la mezcla inextricable entre espiritu y materia, el alma encarnada, la corrupcion,
el peso de lo orgdnico, el cuerpo que contamina al alma y la pudre, la mortificacién a través del
cilicio, la no existencia de libertad, belleza y pureza; es la verdad hacia la muerte, es la jerarquia de
sangres y la calavera en vez del rostro: no existimos sino como aviso de la muerte. No hay posibi-
lidad alguna de igualdad ni de transparencias o metamorfosis. No hay erotismo sino servidumbre.
No hay simpatia o furor erdtico (no hay “atraccién” ni almas bellas) sino semejanzas analégicas o
jerdrquicas” (2001: 44-45).

Studia Aurea, 19, 2025



628 Ginés Torres Salinas

texto, inédito, lleva por titulo “Alzar figura (En torno a la posmodernidad)” y
vuelve sobre la necesidad de historizar 1a nocién de Barroco desde Wolfllin y la
fenomenologia de los anos 10 y 20, hasta algunas de las lecturas que del mismo
se hicieron en la posmodernidad a partir del llamado “Neobarroco”.

La segunda parte del libro se ocupa de “La literatura en la sociedad (de)
sacralizada”. El primer capitulo lleva ese mismo titulo y establece las lineas
basicas de la propuesta de Rodriguez sobre la literatura del xv11, en la cual, a su
juicio se repite “Siempre, pues, la misma problemdtica: por un lado el funcio-
namiento objetivo de la nueva realidad; por otro, el afén organicista por tapo-
narla” (p. 129). Ese orden de cosas se sustancia en tres cuestiones bdsicas, sobre
las que retornard a lo largo de todo el libro: 1) el intento por parte del organi-
cismo de ejercer un

dominio “nobiliario/feudalizante” sobre los aparatos estatales (sobre el “espacio pu-
blico” y sobre su ideologfa objetiva) [...] dio como resultado que el horizonte gene-
ral, que determiné la produccién ideolégica/literaria en el siglo xvir espafiol, fuera
sin duda la matriz organicista (pp. 117-118).

Ese dominio, sin embargo, presenta algunas alteraciones derivadas, para
Rodriguez, tanto de su coexistencia con lo que él llama animismo burgués como
de la imposicién de la autonomia de un espacio, el de lo publico o lo politico
—que implica, a su vez la autonomia de la esfera de lo privado—, de modo que
el organicismo tratard “de negar que tal espacio politico exista como efectivamente
auténomo (y no como Ssacralizado); tratar de negar, ademds, que pueda existir
asimismo un espacio, paralelo al piiblico’ e igualmente auténomo, que seria el ‘espa-
cio privado’ (p. 126); 2) el hecho de que la irrupcién de esa dialéctica entre lo
publico y lo privado se “designe por ello muy pronto con los términos de ‘des-
orden’, de ‘mundo’, etc. (esto es: lo que se designard como el lugar opaco donde
se quiebra la zransparencia social)” (p. 122); 3) el problema de las apariencias
para el organicismo, para el cual “el vivir es siempre un fenémeno apariencial (o
sea, sublunar, terreno, mundano), falso y verdadero a la vez, por tanto, com-
prensible solo a la luz de la 16gica de la ‘encarnacién’, esto es, de la concepcién
de las apariencias como signaturas reales, ‘formas’ donde realmente se encarna la
Voz —o el Orden— de Dios” (p. 164), teniendo en cuenta, a la vez, que “todas
las apariencias que [atraen al hombre] y lo fascinan [...] no son mds que reflejos
divinos, nada en s{ mismas” (p. 169).

Puestas dichas bases, el segundo capitulo aborda las “Temadticas de la socia-
lizacién literaria en el xvir espanol”. En él, Rodriguez repasa algunos de los ejes
centrales de la literatura barroca, a partir de sus premisas teéricas, ofreciendo
nuevas y fructiferas perspectivas sobre los mismos: la nocién de Mundo, como
un intento organicista de suturar esos dos nuevos dmbitos de lo publico y lo
privado; la Fortuna, como signo del desorden y la opacidad del mundo; los
problemas relativos a la opinién y el honor, tocando ademds los problemas rela-

Studia Aurea, 19, 2025



Juan Carlos Rodriguez. La lieteratura en la sociedad (de)sacrilizada 629

tivos a dichas dimensiones en los labradores ricos del teatro dureo; elementos
netamente barrocos como el disimulo, el engafio, la discrecién o la dimensién
espectacular de la vida y la muerte; la importancia de la sangre, como norma
decisiva para el organicismos; el rechazo a los saberes aparienciales y el viejo tema
del escepticismo barroco; o una aguda interpretacién de la relacién entre la lec-
tura organicista del mundo y los aforismos o la literatura emblematica.

Muy sustanciosa es la tercera parte: “La aparicién del “cuerpo” y las contra-
dicciones entre animismo y organicismo: la contraposicién entre Géngora y
Quevedo”. En su primer capitulo, “La productividad organicista y su légica in-
terna: analogfa y semejanza. La polémica gongorina”, Rodriguez se centra en tres
aspectos nodales de la literatura barroca. Por un lado, Aistoriza la recuperacién de
Géngora en los afios 20 y la famosa contraposicién “conceptismo/culteranismo”,
para concluir que, en sintonfa con sus andlisis anteriores sobre la aparicién del
Barroco, se trata de nociones que no atendfan a la légica productiva estricta de la
literatura del xv11, sino que eran segregadas desde la “ideologia fenomenolégica
[que] enfocaba el problema de lo que fuera la literatura como parte del Espiritu
en general”, de modo que “El estilo gongorino seria, pues, la plasmacién bésica
de esa definicién de la poesia como ‘juego libre de las formas libres™, propia de
“la reaccién del Idealismo contra el positivismo naturalista” (pp. 200-203). Aten-
diendo a esa légica productiva estricta, a su especifidad histérica, Rodriguez ana-
liza la polémica gongorina, estableciendo una sugestiva distincién entre las dife-
rentes acusaciones de oscuridad al poeta: no serd lo mismo la que proceda de los
“doctos” pertenecientes a las “Academias”, las cuales poesfan “una cierta autono-
mia en la Espana del xvi1, respecto al organicismo dominante [...] impregnadas
en cierto grado por la autonomia objetiva que caracteriza (en su base) al funciona-
miento de lo publico en general” (p. 217), y que “atacan a Géngora en tanto que
no se presenta como estrictamente ‘aristotélico’” (p. 218); que la que proceda del
organicismo estricto, la cual verd en la prictica gongorina una incapacidad de
concebir las apariencias como “signaturas, encarnaciones o inscripciones, por tanto,
de la voz de Dios en las cosas sensibles” (p. 223). La polémica gongorina sirve a
Juan Carlos Rodriguez, ademds, para ofrecer su lectura de Agudeza y arte de inge-
nio de Gracidn, partiendo de que

El organicismo (Gracidn en este caso concreto) llamard ‘concepto’ por tanto a esa
capacidad (o ese esfuerzo) del escritor (de su ratio, de su entendimiento) para ‘saber
ver y ofr’ (su saber leer, su saber escribir) la correspondencia que se enhebra entre
las cosas como un efecto visible del orden que habita en ellas. En estrictos términos
organicistas de nuevo: concebir a las apariencias como signaturas, ver que la ‘corres-
pondencia’ (o ‘analogia’) entre ellas es debida a la presencia del orden de Dios en
ellas (que son semejantes entre si porque son representaciones vivas del orden de

Dios) (pp. 226-227).

En el siguiente capitulo Juan Carlos Rodriguez ofrece “Algunas ilustracio-
nes en torno a la produccién poética gongorina” y ya desde el principio expone

Studia Aurea, 19, 2025



630 Ginés Torres Salinas

sintéticamente cudles son, para ¢l las diferencias clave entre Géngora y Queve-
do: “La poética gongorina se segrega desde la contradiccién entre la 16gica ani-
mista (infraestructural) y la l6gica organicista (superestructural) [...] La poética
quevedesca, por el contrario, se segrega desde la contradiccion entre la légica
organicista (infraestructural) y la légica animista (superestructural)” (p. 243).
Desde esa perspectiva se acerca a la poética gongorina, vertebrada en torno a dos
ejes: 1) “la legitimacion especifica (que Géngora encuentra en el Animismo) de
su propia practica poética [...] la ‘recuperacion’ que Géngora efecttia del espacio
de lo privado, segin el valor auténomo que este espacio poseia en el animismo”
(p. 243-244); 2) “su ‘aferramiento’ a las apariencias, la ‘fascinaciéon’ de ellas
como punto de partida de su prictica poética”, solo que sin “encontrarles senti-
do divino sino terreno” (p. 247), tratdndolas “como si fueran ‘esencias’, verda-
des en si sin mds, etc., algo insoportable incluso para el organicismo dominante
en el dmbito de la cultura” (p. 267), de modo que “las apariencias se convierten
en fines en si mismas, un orden donde no actia ya el fantasma sacralizado de las
‘apariencias corrompidas’, sino donde se trata de convertir el ‘aparecer’ y las
‘apariencias’ en placer, y al placer por tanto en esencia” (p. 314). A partir de esos
dos ejes, Rodriguez se acerca a diversas dimensiones de la obra gongorina: su
actitud ante lo burlesco, deteniéndose particularmente en la Fébula de Piramo y
Tisbe; sus diferencias con los “doctos” en la polémica gongorina; su compleja
relacién con el mundo cortesano, no tanto desde una perspectiva biografica o
personal como de razones ideoldgicas; o su “afdn de lograr el reconocimento de
su propio mérito. Y entendiendo en estricto que este mérito es sentido literal-
mente en €l como un reconocimiento de su espacio privado, es decir, que posee
un alma superior” (p. 291). Por supuesto, Rodriguez se detiene en las dos obras
mayores del cordobés: la Fdbula de Polifemo y Galatea, que considera empapada
de un animismo que, sin embargo, se ve sometido a una interesante “cadena de
ambigiiedades maltiples” (p. 267) que Rodriguez desgrana minuciosamente; y
las Soledades, estudiadas como un ejemplo de “retiro” del mundo, de la politica,
no desde la perspectiva del “desengafio” organicista, sino desde la necesidad de
“mostrar la autonomia y el valor propio —el ‘reto’ y la ‘apuesta— del espacio
de lo privado (y por tanto de la verdad poética frente al desengafio opaco de lo
publico” (p. 298). Merece la pena, en ese sentido, llamar la atencién sobre la
propuesta de Rodriguez acerca de la interrupcién de las Soledades, muy bien
encadenada con todo su razonamiento: “se detienen precisamente cuando estd a
punto de cerrarse el ciclo de lo privado y de iniciarse el ciclo de los temas corte-
sanos” (p. 304).

El dltimo capitulo de esta tercera parte se centra en “La productividad orga-
nicista y sus contradicciones internas: la poética de Quevedo”. Frente al Géngo-
ra que se legitimaba en el animismo, Rodriguez entiende que Quevedo parte del
organicismo, condensando de nuevo la diferencia entre ambos: “Géngora tiene
que partir de su alma para corporeizarla; Quevedo tiene que partir de su cuerpo
para espiritualizarlo o animizarlo. Mientras Goéngora corporatiza al animismo,

Studia Aurea, 19, 2025



Juan Carlos Rodriguez. La lieteratura en la sociedad (de)sacrilizada 631

Quevedo animiza al corporalismo organicista” (p. 351). A partir de aqui, Rodri-
guez traza algunas lineas bdsicas de la poética quevedesca, de las “contradiccio-
nes” (p. 351) que esta encuentra con el organicismo en sentido estricto. Para
Rodriguez, la pista a seguir es el interés de don Francisco por editar a fray Luis
y Francisco de la Torre, lo que él llama “el animismo cristiano” y que serd clave,
pues para Quevedo “Habia que contar con el cuerpo, pero espiritualizando el
cuerpo: eso es lo que Quevedo lee en Fray Luis (y en De La Torre) y por eso los
edita y los proclama como norma”, una “espiritualizacién del cuerpo’ que,
como decimos, es mds ficilmente adaptable desde la perspectiva organicista del
xvir” (p. 350). Desde esa perspectiva, Rodriguez estudia las complejas particu-
laridades de la poesia amorosa o erética en Quevedo, a partir, sobre todo, de dos
poemas: “En crespa tempestad del oro undoso” y “Manddéme, jay Fabio!, que la
amase Flora”. Quevedo encuentra, explica Rodriguez, en el amor una “alusién
(perfectamente “imperfecta”) al orden divino a partir —a través— del amor
humano que (pese a su mutilacién) supone sin embargo el grado m4s alto de
proximidad a la realidad auténtica de ese orden divino” (p. 363). Se genera asi,
prosigue, “una contradiccién asombrosa, pero una contradiccién inevitable en
Quevedo: el erotismo animista y el organicismo corporal mezclados” (p. 363).
Quevedo trata de solventarla a través de una serie de “soluciones”, que si bien
han sido muy bien estudiadas por la critica quevedesca, encuentran en el andlisis
de Juan Carlos Rodriguez nuevas y fértiles propuestas: la relacién entre el cuerpo
y el alma, que motiva una lectura atenta, precisa y nueva de “Cerrar podrd mis
ojos la postrera sombra”; la escatologfa quevedesca; la temdtica del sueno; la es-
critura de Un Herdclito cristiano; la poética del movimiento, que da lugar a un
extraordinario andlisis de “Buscas en Roma a Roma, joh peregrino!”; o la diso-
lucién del presente y todo lo que tiene que ver con el desengano, la caducidad,
la corrupcién y el movimiento hacia la muerte.

La cuarta y tltima parte del libro se centra en “El teatro: de Lope a las ale-
gorias cortesanas (De la nobilizacién del desorden a la sacralizacién del orden)”.
Su primer capitulo establece las coordenadas bdsicas a partir de las cuales Rodri-
guez se acerca al teatro dureo espafol, entendido también como producto ideo-
légico. El teatro, sostiene Rodriguez, no puede entenderse sin la emergencia del
espacio de lo puablico que han traido las nuevas relaciones sociales burguesas:
“tanto los Absolutismos europeos en general, como las Ciudades italianas, al
establecerse con un espacio politico auténomo constituyen las bases para segre-
gar, desde tal espacio, las condiciones precisas para el establecimiento de una
‘escena publica’™ (p. 448). Junto a un primer acercamiento a Lope y a la ambi-
giiedad que lo lleva a ser “plenamente mercantil, a la vez que plenamente feudal,
tanto por lo que hace a su propia obra como por lo que hace a su propia vida
sentimental” (p. 463), Rodriguez plantea las circunstancias de aparicién de los
que considera los dos géneros bdsicos de la escena espafiola del xvir: la comedia
y el auto sacramental. Sobre ellos escribe:

Studia Aurea, 19, 2025



632 Ginés Torres Salinas

por un lado, la Comedia, en la que el organicismo no trata de suplantar la légica
interna del funcionamiento de lo publico, sino que trata simplemente de llenar ese
espacio puiblico (teatral en este caso: pero igual cuando se trata del nivel estatal) con
unos contenidos asimismo feudales: el honor y la sangre (tanto en el teatro como
en la politica, etc.). Lo que hemos llamado la Nobilizacion del desorden |...] por otro
lado, el Auto, en el que el organicismo feudal dominante no trata ya solo de incor-
porar unos determinados contenidos a la 16gica interna (auténoma) de lo publico
(sea estatal o teatral), sino que trata de sustituir esa misma ldgica auténoma por una
légica sacralizada, etc. Lo que hemos llamado la Sacralizacién del Orden (p. 489).

Tras esta diferenciacion, Rodriguez, siempre desde la misma perspectiva
que sostiene su argumentacion, profundiza en determinados aspectos de la esce-
na durea, como son la conocida imagen del 7heatrum Mundi; 1a aparicién de la
figura del actor tal y como lo entiende la nueva préctica escénica que viene deli-
neando —frente a lo que encontrabamos en las representaciones litirgicas feu-
dales, que no considera que puedan llamarse teatro como tal—; y la nueva valo-
racién del texto teatral, convertido en eje de la representacién dramdtica.

En el siguiente capitulo, “Pagando la entrada para ver de cerca: los diversos
niveles del teatro cldsico”, Rodriguez estudia los teatros isabelino y francés a
través de Shakespeare, Corneille y Racine. Lo hace tratando de rastrear su radi-
cal historicidad y dejando de lado nociones como las de una “naturaleza huma-
na” eterna que se transparentaria en los textos, para centrarse en la necesidad de
entender las obras de estos autores como productos ideolégicos de la consolida-
cién en Francia e Inglaterra de las revoluciones burguesas, de la solidificaciéon de
la autonomia de los espacios publico y privado. Conviene destacar aqui el andli-
sis de Hamlet y Macbeth, desde la 6ptica de que “en nadie como en Shakespea-
re nos aparece mds plenamente tematizada la problemadtica del espacio publico
en las condiciones de la Transicién. Shakespeare es ‘el teatro™ (p. 513).

El tercer capitulo de esta cuarta parte lleva por titulo “El aristotelismo, la
polémica de los sentidos y la dialéctica del sueno”. Es central, pues se dedica, en
buena medida, a analizar el arte nuevo de Lope. Rodriguez lo delimita en su es-
pecificidad histérica, abriendo sugerentes vias para profundizar en el texto y, por
ende, en la propuesta lopesca. Muy interesantes son sus reflexiones en torno a lo
“popular” en Lope, que se distancia de nuevo de interpretaciones fenomenolé-
gico-kantianas para plantear que “lo que Lope se plantea de hecho no es que el
publico le dicta las obras, sino que ‘/o publico’ (y, en consecuencia, tanto la re-
presentacién publica de la ideologia como el pablico mismo) ha aparecido y es
el dmbito en que el teatro se inscribe; en consecuencia: que es a esa ley de lo pii-
blico a la que el teatro tiene que someterse” (p. 549). Asi, para Rodriguez, se expli-
card la distancia de Lope frente a los académicos, no desde el enfrentamiento
entre el genio creador y los eruditos meramente tedricos, con sus indudables
preceptos aristotélicos, sino entre la poética dramdtica que estos defienden y la
objetividad de las nuevas condiciones: “La norma antigua no es valida para las
nuevas condiciones ‘representativas’ porque la comedia en Espafia aparecié solo

Studia Aurea, 19, 2025



Juan Carlos Rodriguez. La lieteratura en la sociedad (de)sacrilizada 633

en un momento dado y apareci6 fuera de los preceptos del arte” (p. 553). A esa
nueva realidad responde Lope desde su perspectiva organicista pero también
desde la necesidad de asumir el impacto de la aparicién de la escena como segre-
gacién del nivel de lo pablico, de modo que “Lo nuevo’ en estricto, no es el ‘arte’
sino el hecho de que el organicismo tenga que legitimarse como ‘arte’ ante el presti-
gio y la presién del horizonte animista-humanista” (p. 576). Y es desde tales
premisas organicistas desde las cuales Rodriguez lee los diferentes elementos
nodales del Arze nuevo: los problemas de la tragedia y la comedia; la imitacién
del mundo, que en realidad lo es del orden divino del mundo; el decoro; la po-
limetria; las apariencias; o la importancia del sentido del oido en Lope y de que
sean la palabra y el verso los elementos fundamentales en su escena. Los dos si-
guientes capitulos se detienen en obras concretas del teatro cldsico espanol. En
“Los sentidos y la ‘dialéctica del suefio’ en Calderdn: el espiritu (la fe y el oido)
y las apariencias sensibles”, el auto sacramental La vida es suerno sirve para ilustrar
la importancia del oido como sentido privilegiado para la poética teatral organi-
cista; mientras que “El espejo, la mano y la daga (La ideologia literaria organi-
cista de la sangre en Lope y Calderén)”, publicado en vida por Rodriguez, ilus-
tra, a partir de la lectura de E/ médico de su honra 'y El castigo sin venganza, cémo
el impacto del espacio de lo publico en el organicismo produce las temdticas de
la sangre, el honor y la venganza.

Se cierra el libro con un capitulo dedicado a “Los espectdculos cortesanos”.
En él, Rodriguez ofrece valiosos apuntes sobre la naturaleza del teatro cortesa-
no, en tanto en cuanto manifestaria la existencia de una suerte de “escisién” del
espacio publico entre “Corte” y “Estado” (p. 624). Las Gltimas pédginas se cen-
tran el final del teatro del xvi1, el cual llegaria a su fin con Calderdn, pero no por
la muerte de este en cuanto Gltimo genio teatral barroco, sino porque “a partir
del xv111, va a ir desapareciendo progresivamente el ‘dominio’ incontrastado del
espacio de ‘lo pablico’, para pasar a ser sustituido por el espacio ‘privado’”, de
modo que “para el teatro (para la ‘escena publica’) se dictaminard ahora que son
inaplicables los valores y las categorias publicas” (p. 626). Hard falta una nueva
escena que en nuestras letras no llegard “hasta que Moratin hijo y los ilustrados
establecieron, como dijimos, no un arte nuevo de hacer comedias, sino un arte
nuevo de hacer teatro” (p. 632).

Bibliografia

RobriGuEz, Juan Carlos, La literatura del pobre, Granada, Comares, 2001.

RopriGuUEz, Juan Carlos, Pensar la literatura. Entrevistas y bibliografia (1961-
2016), ed. Juan Antonio Herndndez Garcia, Granada, ICILE, 2016.

RoDpRriGUEZ, Juan Carlos, Teoria e historia de la produccion ideolégica. Las prime-
ras literaturas burguesas (Siglo XVI), Madrid, Akal, 3.2 ed., 2017.

Studia Aurea, 19, 2025



